

# شرح عيون الحكمة

# تأليف

الامام فخرالدين الرازي

شبكة كتب الشيعة عمدين عمر بن الحسين المتوفي سنة ١٠٦هـ.ق المجزء الثاني في المجزء الثاني في الطبيعيات الطبيعيات Shiabooks.net

سلط بديل ◄ mktba.net



النسل الول ن تقسيم الحشكوم

وفيه بسائل (۱) :

المسألة الأولى فى تفسير الحكية

قسال الشسيخ : « الحكبة : اسسنكبال النفس الانسسانية ، بتصور الأبور ، والتصديق بالحقائق النظرية والعبلية ، على قسدر الطلقة الإنسانية »

التنسسير : كمالات الانسسان على ثلاثة أنسسام : الكسالات الننسانية ، والكمالات البننية ، والكمالات البوحانية . والحكمة من جملة الكمالات الننسانية . ثم نقول : النفس الانسانية لها قوتان : عالمة وعاملة . أما المتوة المعالمة نهى التي لأجلها يمسح من النفس الانسسانية ندراك الأشياء على الوجه المصواب ، وأما القوة المملمة نهى التي لأجلها يصح من النفس الانسانية تدبير البدن على الوجه الأكمل الأصوب ، وللقوة المعالمة تبتى المارمة المعالمة تبتى المارما عند خراب البدن .

<sup>(</sup>۱) الأصل هكذا : بسم الله الرحين الرحيم ، الطبيعيات ، وهي مرقبة على نصول ، المنصل الأول ، . ، الغ

## ثم نقول: القوة العاملة كمالها في أمرين:

احدهها: أن تتصور الماهية تصوراً كالهلا تابا . والثاني : أن تصدق بالأشياء تصديقا للجائف الملامون . وألما القوة المالمة نكمالها في تدبير البدن على الوجه الأصوب الأصلح . وذك بأن تتباعد عن طرف الانراط والتنريط ، وتبتى على الموسط الذي هو العدل .

واذا عرفت هذه المتدبة ، فنتول : ان من الناس من جعل الحكة السبا لاستكبال النفس الانسانية في قوتها النظرية . وذلك الاستكبال عبارة عن أن يخرج من القدوة الى الفعل ، في الادراكات التصدورية والتصديقية ، بحسب المطاقة البشرية . ومنهم من جعلها اسما لاستكبال التوة النظرية بالادراكات المذكررة ، لاستكبال المقوة المعلية باستكبال الملكة التابة على الأنعال الفاضلة التوسيطة ، بين طرفي الافراط والتغريط . وكلام « الشيخ » في هذا الكتاب مشعر بالقول الأول ، وهو انه جعل الحكة اسما للكبالات المعتبرة في القوة النظرية فقط . وذلك لأنه غسر الحكية باستكبال النفس الانسانية بالتصورات والتصديقات . سواء كانت هذه المعارف في الأشياء النظرية أو في الأشياء المعلية . والحاصل : أن الحكية عنده منسرة باكتساب هذه الادراكات . فأما الكساب الملكة النابة على الأفعال الفاضلة ، نها جعلها جزءا من تسمى

# المسالة اثانية في تقسيم الحكهة النظرية والعملية

قال الشيخ : (( والحكية التعلقة بالأبور النظرية ، والتي الينا ان تعليها ، وسسى الينا ان تعليها ، تسسمى حكية نظرية ، والحكية المتعلقة بالأبور العيلية التي الينا أن تعليها وتعيلها تسمى حكية عبلية )) التفسيح : العلم ابا أن يكون عبا ببا لا يكون لتدرتنا تأثير في وجودها ، أو يكون عليا ببا يكون لتدرتنا تأثير في وجودها ، والأول :

هو الحكبة النظرية . وبناله : علمنا بأن العالم محدث ، وأن العلم له مسانع ، وأن الصانع قديم قادر عالم ، وأن السماء كرة وأن النفس باقبة . والثانى : هو الحكبة العملية . وبثاله : العلم بأنه كيف يمكن اكتسساب الملكات الفاضلة النفسسانية وازالة الملكات الخبيئة النفسانية ، وكيفة يمكن ازالنها للمرض وتحصيلها للصحة . وكل واحد من هذين القسمين علم ، الا أن الأول علم بشيء لا نئير لنا البتة فيه ، بل المقسسود من معرفته : نفس تلك المعرفة فقط ، والثانى علم بشيء يكون المطلوب من تحصيل العلم به ، الخاله في الوجود أو منعه من الوجود ، والأول هو الحكبة النظرية ، والثانى هو الحكبة العبلية . مع أن كل واحد منهما في الحقيقة : علم .

واعلم: أن الحكهة النظرية أشرف من الحكهة المعلية ، لأن كل ما يعلم ليعمل ، كان العلم فيه وسيلة ، والمعل مقصودا . والوسيلة في كل شييء أحسن من المقصود . فالعلم بالأعمال يكون أدون منزلة من المعارف الالهية ، والجلايا المقدسية . وذلك يدل على أن الحكهة العملية ، أدون منزلة من الحكهة النظرية بكثير . وأيضا : فاستكمال القوة النظرية أشرف من استكمال القوة المعلية .

والكتاب الالمى ناطق بحصر الكالات الانسانية فى هاتين المرتبتين . قسال الله تعسالى حكاية عن الخليل : « رب هب لى حكسا ، والحقنى بالصالحين » (٣) غالمراد من الحكم : تكبيل المتوة النظرية ، والمراد من توله : «والحقيى بالصالحين» : تكبيل المتوة المملية . وقال خطايا لموسى : «فاسسستهم لما يوحى : اثنى أنسا الله ، لا الله الا أنسا فاعيدنى » (٤) فقوله : « لا الله الا أنه ) اشسارة الى كبال المتوة النظرية ، وقسوله : « فاعيدنى » اشارة الى كبال المتوة العملية ، وتال حكاية عن عيسى أنه قال : « انى عبد الله آتانى الكتاب ، وجعانى نبيا ، وجعائى مباركا أينها كنت » (٥) وكل ذلك اشارة الى كبال المتوة النظرية ثم قال « بالصلاة

<sup>(</sup>۲) وتحصيل: ص (۳) الشعراء ۸۳

<sup>(</sup>۵) مریم ۳۰

<sup>18-18-18(8)</sup> 

والزكاة ماديت حيا » نهو اشارة الى كبال القوة المبلية . ودال خطابا مع المحبيب على : « ناعلم : أنه لا اله الا الله » (٦) وهو اشارة الى كبال القوة النظرية . شهقال : « واستغفر لذنبك وللمؤمنين والمؤمنات » وهو اشارة الى كبال المقوة العبلية .

غد ظهر بنور الوحى وبنور الحكبة : أن كبال الانسان محمدور في العلم والعبل ،

#### السالة الثاقة

#### غي

#### التسمام ( الحكبة ) المبلية

قسال المسيخ : « وكل واحدة بن الحكيتين تتحصر في المسلم ثلاثة :

المُتَسَام الحكية المهلية هي هذه (٧) : حكية بدلية ، وحكية بازلية ، وحكية خلقية ))

التعسير: اعلم: أن جبهور الحكيا، اتنتوا على أن التسام الحكية المهلية ثلاثة. والحكية النظرية أيضا ثلاثة. و « الشيخ » جرى على هذا القول في هذا الكتاب وكذلك في أكثر كتبه ، الا في كتاب « الحكية الشرقية » نانه ذكر فيه أن أتسام الحكية المبلية أربعة ، وأتسام الحكية النظرية أربعة أيضا .

ابا التول المشهور الخكور في هذا الكتاب منتريره: أن كل عامل الإبد وأن يكون له في معله غرض ، وذلك أبا أن يكون مختصا بذلك الانسان مسع نقط \_ وهو علم الأخلاق (٨) \_ وأبا أن يكون مختصا مذلك الانسان مسع خواصه وأهل منزله \_ وهو علم تدبير المنزل \_ وأبا أن يكون عائدا اللي

<sup>(</sup>۱) محبد ۱۹ . ستطع

 <sup>(</sup>A) هذه عبارات اضعها هنا عن الأخلاق في الديانات القديمة :
 اولا : من هكية المعربين :

ا ... « حينها يصم الناس آذانهم عنك ، لا تضايقهم بكثرة الكلام .
 بن الأنضل لك أن نظل صابتا ، وإلا تنطق بكلية وأحدة »

٢ ــ « لا تتعالى على سواك بسبب علمك ، عامل من لم يتح له حظ التعليم ، بنفس الطريقة التي قعامل بها المقملم »

٣ « ان كنت تريد ان تسلك سلوكا مهذبا ، فاجتنب كل شر . احترس من الشراهة والطبع . انها مرض مميت ، يسبب النزاع بين الآباء والانقسام بين الاخوة والأخوات »

## ثانیا : من حکم زرانشت :

صرح زرادشت بان الخير انضل من الشر ، وأن المنافقين هم الأشرار ، في صورة رمزية هي : تقدم احدى افراد القطيع للروح الأعظم بهذا الصراخ وهو : « لن صورتني يامن خلقتني ؟ أن العنف يذلني ، ولا راعي لي سواك . أعدد لي المرعى الغائض بالبركات » وياتي الجواب : « أن الخراب ليس نصيب من يحيا حياة البر . ورعاية القطيع لن تكون على أبدى المنافقين » نالثا : من حكم بوذا المهندي

ا ـ « طالما لا يوجد العمل الذي يشمغل الأخ أو يبتلمه ، طالما لا يضيع ومته في الأحاديث الباطلة أو ينغمس في الكسل ، طالما لا يتع تحت تأثير الرغائب الضالة ، أو يمتد صداقات مع الأردياء طالما لا يتوقف عن سعيه للوصول إلى المنزغانا ، مكتفيا بها يصل اليه ، طالما يكون في هذه المحالة نظريته للغلاج وليس للارتداد »

٢ - سال التلهيذ: كيف تتصرف ازاء جنس النساء ١ لا تنظر اليهن .
 واذا نظرت اليهن ١ لا تتحدث معهن . غاذا خاطبوك وتحدثوا الميك ١ كن حذرا كل الحذر ، يتظا كل المتيقظ .

#### رابعا: من حكم التوراة

نى سفر الأمثال: « اثنتين سالت منك فلا تبنعها عنى قبل أن أموت: أبعد عنى الباطل والكذب. لا تعطنى فقرا ولا غنى . اطعبنى خبز غريضتى كلا أشبع وأكثر وأقرل: من هو الرب؟ أو لئلا أغتقر وأسرق وأتخذ أسم المبيى باطلا » ( أم ٣٠ : ٧ - ٩ )

- بغيرك .

# خامساً: الأخلاق في التلمود

جاء في التوراة: « اذا صادفت ثور عدوك ، أو حماره شاردا ، ترد الله » ( خروج ٢٣ : ٤ ) هذا من الأخلاق المعظية لأن اكرام المعدو برد ثوره الشسارد الله نفع للعدو . والتلهود يفسر المسدو بالأممى أي غير اليهودي . ولكن التلود يعنبر آلامم كلابا ، لانه ذكر في سعر الخروج : أن الأعياد المتدسة ليست للكلاب ولا للاجانب ، بل أن الكلب خير من الاجنبي ، لأنه مصرح لليهودي بأن يطعم الكلب في الأعياد ، وغير مباح له بأن يقدم لحما للام . يقول « الحبر أبا ربانيل » : أن الشعب المختار هو الذي يستحق الحياة الابدية . أما الأمم منظهم كمنل الحمير ولا ترابة بين الميهود يستحق الحياة الابدية . أما الأمم منظم حمير . وبيوت العبادة وبين الأمم المخارجة عن الدين الميهودي ، لانهم حمير . وبيوت العبادة عندهم لا تزيد عن حظائر . أما « الربي مناحيم » فيقول : أن المهود بن مني البشر لأن أرواحهم من ألف . أما بأتي الأمم مليسوا كذلك . لأن أرواحهم مصدرها الروح المنجس ومن رأى « الحاظم أريل » أن الأمم خازير ، ويلزم للمراة اليهودية المنسلة أن تعيد استحمامها أذا رأت نجسا كالكلب أو الحمار أو الخزير أو الامهى .

أما لماذا خلق الله الأممى على هيئة الإنسان ؟ فهذا ليكون اكثر ملائهة لمخدمة اليهودى ، لأنه لا يناسب الملك أن يخدمه حيوان ، وأذا مات عبد مسيحى عند يهودى ، فلا تقدم التمازى لمسيده ، فهو حيوان نفق .

ومن الجائز لبنى اسرائيل ان يغشوا سواهم . حسب ما ورد في التوراة : « مع الاعوج تكون ملتويا » بل ان من المحظور على اليهودى ان يحيى أمهيا كافرا بالسلام ، الا في حالة خوفه من أذاه . ومن هنا يستنتج الحاخام أبشاى » بأن المنفاق مباح في التلمود ، وأن اليهودى يمكن أن يكون ،ؤدبا مع الكفار ليتتى شرهم .

و سساس الأخالتيات عند الأحبار: تظهره قصة شهيرة ، تروى عن الشهير ، وهى أن احد الموثنيين ، جاء له وقال : أريد أن تعلمنى الناموس ، وأنا واقف على تدم واحدة ( أى فى جبلة سريعة قبل أن يرغبنى المتعب على أنزال قدمى ) . فكان جوابه له : ما لا ترضاه لنفسك لا تفسي .

- بغيرك .

وعن الحبر « عتيبة » يروى ان احدهم ساله: ربى علمنى الناموس . فكان جوابه: « يابنى ، ان موسى معلمنا قد لبث على الجبل اربعين يوما ، وأربعين ليلة ، قبل أن يتلقن الشريعة ، وأنت تريدنى ان أعلمك الناموس كله نى الحال ؟ ومع ذلك أقول لك يا بنى أن البدا الأساسى للناموس هو هذا: «ما هو مكروه لديك ، لا تغمله لسواك . أن أردت ألا يعد أنسان يده بالأذى الى ما يعتلكه ، لا تبد أنت يدك بالأذى الى ما يعتلكه . أن أردت ألا يسلبك ما تبتلك ، لا تسلبه ما يملك » . وتقول القصة أن ذلك الانسان سار في طريقه مع الجماعة التي معه . فهر على حقل من المحنطة . فقطف كل واحد سنبلتين ، أما هو فلم يتطف شيئا . ثم مر على حقل من الكرنب ، مناتلع كل واحد ممن كانوا معه اثنتين ، أما هو فلم يتتلع شيئا . فلما لمن ذلك ، كان جوابه : هكذا علمني الربي « عقيبة » ، أن ما لا تريده للنصك لا تفعله لسواك .

وعلى هذا المتانون ، تكثر المتعتبات في المتلمود : لتكن بين المطرودين ، وليس المطاردين — مع الذين يظلمون ، ولا يظلمون — مع الذين يصفون. لاهاناتهم فلا يردون الاساءة — مع الذين يكونون سعداء تحت كل الظروف ، ولئك هم الذين يرد عنم المتول : « وأجباؤه كخروج الشمس في جبروتها » ( قضاة ٥ — ١٣ ) وعن حبر آخر : لتكن بين الملعونين ، ولا تكن بين اللعنين .

وهناك تخريج لذلك المانون وهو : لتكن كرامة أخيك ، عزيزة عليك مثل كرامة نفسك تخريجه هسو : كما أن الانسسان يحرص على كسرامة نفسه ينبغى أن يحرص على كرامة غيره ، كما يحرص على ألا تصليب سمعته أدنى شبهة ، هكذا لا ينبغى أن يلتى بالشبهات على سمعة غيره .

كما أن هناك تخريجا لمتانون آخر وهو : لتكن ممتلكات أخيك عزيزة عليك مثل ممتلكاتك . وتخريجه هو : كما أن الإنسان يرعى ممتلكاته هكذا عليه أن يرعى ممتلكات أخيه .

انه بالاضافة الى القانون: تحب قريبك كنفسك ، يوجد القانون ، لا تبخض أخاك في قلبك ( لاويين ١٩: ١٧ ) ، لا تلعنه ... لا تسبب له الأذى ، بل الأكثر من هذا لا تحمل له ضغينة في قلبك ، أن المغضة هي واحدة من ثلاث خطابا تخرج الإنسان من العالم ...

ويدلل المتلبود بقصة عن الربى « مير » كيف أن بعض جيرانه دابوا غلى معاكسته ، وفي مرة طلب الربى من الله أن يقضى عليهم بالوت ، فصاحت رزجته ، من أى فكر أنت ? ، فأجابها ، اليس مكتوبا : لقبد الأشرار من الأرض والخطاة لا يكونوا بعد ؟ (مزمور ١٠٤ : ٣ ) قالت : ولماذا لا تقرا الآية « والخطية لا تكون بعد ؟ » بمعنى أن الخطاة بنتهون أى يصبحوا أرارا ، حينها لا تكون مناك خطية ـ من الأفضل لهم أن يصلوا ، وأن يتوبوا ولا يصبحوا بعد أشرارا » وخلاصة تعاليم الأحبار عن المحبة الأخسوية نجدها في هذا الشعار : « من هو قوى جبار ؟ الا من بستطيع أن يحول المعدو الى صديق »

#### سادسا: الأخلاق في الانجيل

المسيح عيسى عليه السلام لم ينسخ التوراة . وكل ما غيها من المعتائد والأخلاق والتشريعات الصحيحة ، التزم به . لقسوله : « لا تظنوا أنى جئت لأنقض النابوس » (مت ه : ١٧ ) وبالغ المسيح في نصح بني اسرائيل بالمتواضع والمحبة والرحبة ، وإن لا ينكروا في الشر . ومن كلامه : « سمعتم أنه قبل تحب ترييك وتبغض عدوك ، وإما أنا فاتول لكم : أحبوا اعداءكم ، بايكوا لاعنيكم ، أحسنوا الى مبغضيكم وصلوا لاجل الذين يسيئون اليكم ويطردونكم ، . . لأنه أن أحببتم الذين يحبونكم ، فأي أجر لكم ؟ . . . النع » (متى ه و ال و لا )

Histoire Juives وفى كتاب تاريخ اليهود Reymond Geiger

المطبوع سنة ١٩٢٣ باللغة الفرنسية ، ما ترجمته :

#### قصة الملك سليهان والنحلة

خرج الملك سليمان ... عليه السلام ... ذات مرة للصيد ، مع رجال منصره . واثناء سنة من النوم ، وقت الراحة في الهواء الطلق ، انقضت عليه نطة ولدغته في انفه ، واستيقظ الملك فرعا من لدغة النطة . وعندما استيقظ الملك في اليوم التالي ، وجد أنفه متررما . وغضب الملك سليمان ... الذي كان يتكلم ويفهم لفة المنحل ... غضب بشدة من النحلة التي تجرات واصابنه ولدغته في انفه الذي تورم وصار حجبه أكبر من حجم المتفاحة ، واصبح الألم شديدا لا يطاق .

ماذا غمل الملك سليمان ؟ لقد أمر جبيع النحل الذي في مملكته للمؤول بين يديه ، وبسرعة استجاب النحل لطلبه ، وعلى الفور سمع طنين النحل الهادر الذي تدفق على قصر الملك موجات تلو موجات ، وعندما مسل النحل بين يدى الملك سليمان ، قال له بصوت آمر ومتوعد : أريد أن أعرف الآن النحلة العسدوانية التي تجسرات ولدغتني في أنفي ؟ أذا اعترفت بجريمتها ، سأسامحها ، والويل أذا أنكرت الجرم الذي غملته ، أنها أذا أنكرت الجرم الذي غملته ، تماقب بمقوبة الاعدام ، أنها سنبوت ، لانني أستطيم النمرف عليها .

### من التي لدغتني مي أنمي ؟

وهنا حلتت النحلة المعتدية موق راس الملك ، وقالت بصوت يرتعد خومًا : أنا ، أنا ، مولاى الملك أنا التي لدغتك مى أنك ، نقال الملك : الذا وقع اختيارك على ؟ قالت النحلة : لأننى لم استطع التبييز بين الزهرة وبين أنف مولاى الملك ، وأمل نادبة جدا على مملتى تلك ، وأطلب من مولاى الملك أن يصفح عنى ، فقال الملك : اذهبى فقد عنوت عنك .

نقالت النحلة : اننى اعد باننى ساتف بجانبك نى وقت الشدة ، نغى وقت الشدة ، نغى الشدة سأسدى لك معروفا لن ينسى ، وعلى الرغم من كرنى صغيرة ، نسوف اقدم لمولاى الملك الجميل بالجميل ، وفى وقت الشدة ستجدنى مستعدة لتقديم المساعدة ، وضحك الملك سليمان مل شدقيه ، سخرية واستخفافا ، وهو يتسايل كيف تستطيع حشرة ان تسدى معروفا لا ينسى أ

وبعد مرور زمن تصير ، قامت الملكة « بلتيس » ملكة سبا بزيارة الملك معلية بالهدايا النفيسة الجديرة بأن تقدم الحكم الملوك . وملكة سبأ التي استقبلها الملك سليمان باحترام زائد وبحفاوة ، قالت للملك سليمان معد أن حل جميع الاحجبات التي القتها عليه : لقد القيت عليك أحجبات بدت لي مستحيلة الحل ، ولكن مولاي الملك ، استطاع أن يحلها جميمها وبنجاح نائق ، ولم تبق سوى أحجية واحدة . وهي أصعب أحجية ، النها احدى وسبعون زهرة صناعية ، ما عدا زهرة واحدة . طبيعية وحتيقية ، الملك الدي وطبي ولاي الملك أن يحدد مكانها ويخرجها من بين الزهور الصناعية بشرط أن لا يسمها أو بشم رائحتها . وإذا استطعت أن تحدد وتختار الزهرة أن لا يسمها أو بشم رائحتها . وإذا استطعت أن تحدد وتختار الزهرة

المطبيعية والحقيقية ، نساعترف انك المفائز وأنا المهزومة ، وأعلن انك احكم المطبيعية والحقيقية ، نساعترف انك المسبعين زهرة وقدمتها ووضعتها امام الملك سليمان . وألتى الملك سليمان الذى وثق فى نفسه ، واستخف بالاحجية نظرة فاحصة على جميع الزهور ، التى كانت مصنوعة بطربقة يسستحيل معها التمييز بين الزهرة الصناعية والزهرة الحقيقية ، فالجميع كسان وساويا فى الحجم ، ومتسابها فى اللون . وشك الملك فى قدرته على حل هذه الاحجية ، وظل عدة لدظات عاجزا ومرتبكا . ووجه نظره الى الزهور مرتبن وثلاث مرات . ولكن دون جدوى ، لأن الزهور الصناعية كانت مصنوعة بطريقة يستحيل معها المتبيز بين الزهرة الطبيعية وبين الزهرة الصناعية . ودفع تردد الملك فى تحديد الزهرة الطبيعية ملكة سبا الى أن تبتسم ابتسايات الانتصار .

وعندما كان الملك سليمان غارقا فى الحيرة ، وكان على وشك أن يستسلم للياس ، اذ مسمع غجاة طنين نحلة حلقت ، ثم انقضت داخل الزهرة الطبيعية ، وامتصت رحبتما وخرجت منها . وظهور النحلة وانقضاضها داخل الزهرة ، جعل الملك سليمان يتنفس الصعداء . وتوجه على الفور المرة الطبيعية التي عربها وحدد مكانها بغضل النحلة التي ردت للملك سليمان الجميل بالجميل .

وأخرج الملك سليمان الزهرة الطبيعية ، وقال لبلةيس ملكة سبا : نلك هى الزهرة الطبيعية ، مامترفت ملك سبا مرة أخرى بأنه لا يوجد حكيم كالملك سليمان ، أحكم الملوك المنصرين ، أ ه

( ترجبها لى : الأستاذ سعيد حرب ، مدرس اللغة العبرية بالكلية الحربية بمصر )

#### \*\*\*

وقد بينا في غير هذا الكتاب: أن بني اسرائد لكانوا دعاة لهم وللابم ، الله عز وجل على شريعة موسى عليه السلام ، وأنهم من أيام سسبي بابل سنة ٨٦٥ ق.م تركوا الدعوة الى الأمم ، وتسبب تركهم لها في نساد أخلاق العالم ، حتى قال فيلسوف يوناني من أفضل الأمور على الإطلاق لبني البشر: هو أن لا يولدوا ، أو أن لا يروا أشعة الشهس اللابعة . أو أن ولدوا ، فليعبروا بأسرع ما يمكن موابة الموت ، ولي قدوا في عيق

الانسان مع عامة الخلق \_ وهو العلم السياسى \_ غثبت بهذا : أن العلوم العملية نلاثة . وأما غى « الحكمة المشرقية » غلما جعل العلوم العملية ثلاثة زاد غيها رابعا ، وسهاه بعلم تدبير المدينة . وهو علم كيفية ضبيط المدينة ورعاية مضالحها . وهذا العلم لابد منه ، لأن الانسان مدنى بالطبع ، غما لم يعرف كيفية بنا، الدينة وترتيب أهلها على المدرجات المختلفة والمرانب المناسبة المؤدية الى تحصيل المصالح ودنع المفاسد ، غانه لا يتم المتصود الابه . وعلى الوجه الأول غان هذا العلم جزء من العلم السياسى .

#### \*\*\*

قسال الشسيخ: « ومبدأ هذه الثلاثة: مستفاد من جهة الشريعة الأنهية و وكمالات حدودها تستبين بالشريعة الالهية وتتصرف فيها بعد

اللثرى » وقال هذا الفيلسوف واسمه « ثيوجينوس » لرجل اسمه «كورنوس»:

« اننا يا كورنوس عندما نريد خروما أو حمارا أو حصانا ، ماننا نهتم بمعرنة أصله ، لكن الرجل الطيب يتبل زوجة شريرة من بيت وضيع مادامت غنية ، وبذلك تختلط الأصول بسبب الثروة فلا تعجب اذن يا كورنوس أذا رأيت الخبيث يختلط بالطيب ،

وكما أن المال يفسد كل شيء ، فكذلك الفقر يسبب الآلام الجسمانية ويدفع الى العبودية ، واعلم يا كورنوس : أنه يحطم الشرف اكثر من أي شيء آخر ، أكثر من الشيخوخة وأكثر من المرض ، ولكي تتجنبه لا تتردد في الالقاء بنفسك إلى أعباق البحار أو أساغل الأخاديد ، فالموت أفضسل من حياة فقيرة تبتلي بالبؤس والشقاء »

وهذا الذى حصل من فلاسفة اليونان ، حصل بسبب أن علماء بنى اسرائيل تركوا دعوتهم الى دين موسى عليه السلام . ففى الترآن أنهم أمروا بأن يقولوا للناس جميعا كلاما حسنا . قال تعالى : « واذ اخذنا ميئاق بنى اسرائيل لا تعبدون الا الله وبالوالدين احسانا وذى التربى واليتامى والمساكين وقولوا للناس : حسنا . واقيهوا الصلاة وآتوا الزكاة . ثم موليتم الا قليلا منكم وانتم معرضون » ( البقرة ٨٣ ) وقد وضحنا هذا في غصل الدعوات المعالمية المسسهاوية في كتابنا نقد التوراة اسفار موسى انخمسة ـ نشر الكليات الأزهرية بالقاهرة .

# فلك القوة النظرية من البشر بمعرفة القواتين العملية منهم ، وباستعمال تلك القوامين في الجزئيات »

التنسير: لا بين ان العلوم العبلية هي هذه الثلاثة ، شرع بعده في بحث آخر ، وهو أنه لابد لكل صناعة من شيء يجرى مجرى البدأ لها ، ومن شيء يجرى مجرى البدأ لها ، ومن شيء يجرى مجرى البدأ لها مدا ، ولها أيضا كيال ، ومبادىء هذه العلوم الثلاثة وكيالاتها : مستفادة من الشريعة الإلهية ، وذلك لأن المتصود من بعثة الرسل الى الخلق : ارشاد المخلق الى النبط الصواب والمطريق الإصلح في الأعبال والأفعال ، ولما كانت مناهج الإعبال محصورة في هذه العلوم الثلاثة ، وجب أن بقال : أن الإنبياء — صلوات الله عليهم — ما بعثوا الا لتعريف مبادىء هذه العلوم الثلاثة ، ولتعريف كبالاتها .

ثم ان الأنبياء \_ عليهم السلام \_ انها يكنهم تعريف جادىء هـذه العلوم الثلاثة ، وتعريف كهالاتها على الوجه الكلى ، مثل أن يذكروا : أن من اراد المفضيلة المغلانية ، معليه بالعمل المغلاني ، ومن اراد دنع الرذيلة الخيلانية ، معليه بالعمل الفلاني . منها التنصيص على أحوال « زيد » و « عمرو » مذلك معتنع ، لأن الأحوال الجزئية لملاشخاص غير مضبوطة بل الواجب على الشارع ضبط تلك المتوانين ، وذلك انها يتأتى بالقسوة النظرية ، ثم استعمال تلك القوانين في الصور الشخصية والوتائع الجزئية ، مذلك انها يتأتى بالقوة المعلية .

وأما توله: « وكمالات حدودها أنما تستبين بالشريمة الألهية » فالراد من هذه الحدود : المتادير ، وذلك لأن المتادير المتدرة في أبواب المبادات والماملات والزواجر لا تعرف الا من جهة الشرائع الألمية ،

#### \*\*\*

قال الشسيخ: (( والحكبة الدنية فائدتها: تعلم كيفية المشاركة التي تقع فيها بين الشخاص الناس ، ليتعاونوا على مصالح الأبدان ، ومصالح بقاء نوع الانسان ، والحكبة المتزلية ( فائدتها : أن تعلم المشاركة التي ينبغي أن تكون بين أهل منزل واحد ، لتنتظم به المسلحة المنزلية . والمساركة النزلية (٩) ) نتم بين زوج وزوجة وولد ووالد (١٠) ومالك وعبد .

واما الحكمة الخلقية فغائدتها: أن تملم الفضائل وكيفية اقتنائها لتركو بها النفس (١١) وتعلم الرذائل وكيفية توقيها لتتطهر عنها النفس ١١

التنسير : هذا الكلام معلوم غنى عن التنسير . وأقول : الراد من الحكمة المدنية : علم السياسة . وهي أن الأحوال التي تكون بين كل واحد وعامة الخلق كيف ينبغى أن تكون حتى تؤدى الى تحصيل المصالح ومنع الماسد ، بقدر الإمكان أ وكنف تكون بالضد بن ذلك أ

والمراد من الحكمة المنزلية: هو أن الأحوال التي بين كل وأحد وبين أهل منزله ، كيف ينبغي أن تكون حتى تؤدى الى تحصيل المسالح ودغم الخاسد ، بقدر الإمكان ؟ وكيف تكون حتى ( لا ) تكون بالضد من ذلك ؟ ثم انه سين أن أهل المنزل من هم ؟ مُذكر أنهم (١٢) : الزوج والزوجة والولد والوالد والمالك والعبد ، والمراد من الحكمة الخلقية : معرفة الفضائل والرذائل ، لتحفظ الفضائل حال حصولها ، وتزال الرذائل حال حصولها .

وانها قدم « الشبيخ » تحصيل الفضائل على ازالة الرذائل في اللفظ ، لأنه مقدم عليه في المعنى ، فإن تحصيل الفضيلة متصود بالذات ، وإزالة الرذيلة مقصود بالعرض ، وما بالذات قبل ما بالعرض ، ونظيم هــذا : أنه لما ذكر حد الطب ٤ قدم من اللفظ ذكر حفظ الصحة على أزالة المرض . فتال « لتحفظ الصحة حاصلة ، وتسترد زائلة » وقوله : « لتزكو بها النفس ولتتطهر عنها النفس » هذه اللفظة مأخوذة من كتاب الله تعالى ، حيث قال

<sup>(</sup>٩) زياد بن ع (١٠) ووالد و،ولود : ع

<sup>(</sup>١١) النفس وتعلم الرذائل وكيفية توتيها ، لتتطهر عنها النفس:

ع ـ النفس عنها : ص

<sup>(</sup>۱۲) انه: ص

« قد أملح من زكاها » (١٣) وقال : « خذ من أموالهم صدقة ، تطهرهم وتركيهم بها » (١٤)

# المسالة الرابعة فى اقسام العلوم النظرية

قال الشسيخ: ((وانا الحكبة النظرية فاقسابها ثالثة: حكبة لتعلق بما في الحركة والتغير (١٥)) لتعلق بما في الحركة والتغير (١٥)) وتسمى حكبة طبيعية وحكبة لتعلق بما من شانه أن يجرده الذهن عن التغير ، وأن كان وجوده مخالطا للتغير ، ويسمى حكبة رياضية وحكبة تتعلق بما وجوده مستغن عن مخالطة التغير ، فلا يخالطها (١٦) اصللا ، وأن خالطها فبالمرض ، لا أن مجرد ذاتها مفتقر في تحقيق الوجود اليها وهي الفلسفة الأولى — والفلسفة الالهية جزء منها — وهي معسرفة الربوبية )

المتفسي: لما تكلم « الشيخ » نى انسام العلوم المعلية ، شرع بعده نى بيان انسام العلوم النظرية . والمشهور عند الجمهور انها ثلاثة ، هو الذى ذكره فى هذا الكتاب . وأما نى « الحكمة المشرقية » مزعم أنها أربعة . أما أنها ثلاثة فيمكن تقريره من وجهين:

الأول : أن يقسال : الماهية . أما أن تكون محتاجة ألمى المادة في الوجود الخارجي وفي الذهن سـ وهو العلم الطبيعي . وهو العلم الأسفل سـ

واما أن تكون محتاجة ألى المادة فى الوجود الخارجى لكنها تكون غنية عنها فى الوجود الذهنى ، بمعنى أن الذهن يبكنه أدراكها ، مع تطع النظر عن مائتها ــ وهو العلم الرياضى وهو العلم الأوسط ـــ

(١٥) سقط: ع (١٦) يخالطه: ع

<sup>(</sup>۱۲) الشبس ۹ (۱۱) التوبة ۱۰۳

واما أن تكون غنيه عن المادة في الوجود الخارجي وفي الذهن ... وهو العلم الأعلى والفلسنة الأولى ...

وأما المتسم الرابع وهو أن تكون محتاجة نمى الذهن وتكون غنية عنه في الخارج ، فذلك محال ، لأن على هذا المنقدير لا يكون حكم الذهن مطابقا للامر الخارجي ، فيكون جهلا ، ولا عبرة به .

واعلم: أن الحكماء أنها جعلوا الأول ادنى ، والنانى أوسط ، والنالث أعلى . وذلك لأن الشرف في الاستغناء ، والمنتصان في الحاجة . ولما كان المعلوم بالعلم الأول محتاجا الى المادة في الخارج رفي الذهن ، كان ذلك غاية الحاجة ، فجعلوه العلم الأسغل ، ولما كان المعلوم بالعلم الثاني محتاجا الى المادة في الخارج لا في الذهن ، كان هذا متوسطا في الغني والحاجة ، فلا جرم جعلوه متوسطا في المرتبة ، ولما كان المعلوم بالعلم النالث غنيا عن المادة مطلقا ، لا جرم كان ذلك في غاية الشرف ، فلا جرم جعلوه العلم جعلوه العلم الأعلى .

والوجه الثانى فى بيان ان العلوم الغظرية ثالثة: هو أن نتول: الشىء اما أن يجب حصوله فى المادة ، أو يبتنع حصوله فيها ، أو تارة يحصل فى المادة وتارة يتجدد عن المادة .

أما الذى يجب حصوله نى المادة ، فاما أن يجب حصوله فى مادة معينة ، أو لا يجب ذلك ، لكن يجب حصوله فى مادة ساى مادة كانت \_\_ فاما التعين فغير واجب ،

# فهذه اقسسام اربعة :

احدها: الذي يجب حصوله في مادة معينة ، والعلم الباحث عنه هو السبى بالعلم الطبيعي .

وثانيها: الذي يجب حصوله في مادة غير معينة . والعلم الباحث عنه هو المسمى بالعلم الرياضي .

وثالثها : هو الذي ينتبع حصوله في المادة ، والعلم الباحث عنه هو المسهى بعلم الربوبية .

ووابهها: هو الشنىء الذى دارة يعون عنى اللادة 4 والماني يكون عن اللادة . وذلك مثل الوحدة والكثرة والكثية والجزئية والمطية والمطولية والكبل والنتسان . مان هذه المانى دارة توجد فى المجردات. ودارة من المجسيات .

ثم همنا يختلف الكلام ، عبن زعم أن العلوم النظوية ثلاثة ، هسم. هذا التسم الى التسم الثالث ، وسمى مجموعهما بالعلم الألمى ، تسمية للملم ماشر في أسباله وأعز السابة ، وبن زعم أن العلوم النظرية أربعة منهى هذا التسم الرابع بالملم الكلى ، لأنه بحث كلى عن لواحق الوجود ، بن حيث أنه موجود . ولما اختار « الشيخ » في هذا الكتاب أن أتسلم الحكمة التطرية ثلاثة ، لاجرم جمع هذين القسمين في الفلسفة الأولى . فقال : « وخكبة تتملق بها وجوده مسثقن عن مخالطة التغير ، قلا يخالطها اضلا ، وأن خالطها مُبالمُرض ، لا أن ذاتها منتقرة مَي تختق الوجود اليها .. وهى الظلسمة الأولى » والمراد بما وجوده مستفن عن مخالطة المتغير : هو الذي قلنا: انه يبتنع حصوله ني المادة . والمراد من قوله: « وأن يخالطها مبالمرض : لا أن (١٧) ذاتها منتفرة مي تحقيق الوجود البها » مالراد منه ما سميناه بالعلم الكلى ، وذلك لأن الوحدة لما حصلت تارة مي المارقات والمجردات ، وأخرى في الجسمانيات ، علمنا : أن الوحدة لما هي هي ، غنية عن هـــذه المواد الجســمانية ، والا لامتنع حصــولها. عند عدم هذه المواد الجسمانية . ولما حصلت مع عدمها ، علمنا أنها غنية عن هذه المواد الجسمانية ، فلا جرم وجب الحاق هذا التسم بالمجردات ، وتسميته باسم واحد . وهو الفلسفة الأولى .

واذا عرنت نهج هذا التقدير في الوحدة ، ناعرف مثله في العلية -والمعلولية والكلية والجزئية وامثالها .

وانا تفسيم الالفاظ: فاما توله: حكمة تتملق بما في الحركة والتغير من حيث هو في الحركة والتغير . فالمراد منه: أن الذي في الحركة والتغير

<sup>(</sup>۱۷) لأن له ص

هو الجسم ، والبحث عن الجسم كيف كان ، لا يكون بحثا طبيعيا ، غان البحث عنه من حيث انه واجب أو ممكن أو كلى أو جزئي ، ليسي محشا طبيعيا ، بل البحث عنه من حيث أنه يتحرك ويسكن هو البحث الطبيعي ، فلهذه الدقيقة قال : من حيث هو في الحركة والقفير ،

أما قوله: وحكمة تتعلق بما من شاته أن يجرده الذهن عن التغير 6 وأن كان وجوده مخالطا للتغير ، ويسبى حكمة رياضية ، فالمواد منه : ما نكرنا ( وهو ) أن من الموجودات ما يتنع حصوله في الخارج الا في المادة ، الا أن الذهن يقوى على استحضار تلك الماهيات ، مع قطع النظر عن اعتبار تلك المادة ، والبحث عن هذا القسم من الموجودات هو ( نمى ) العلم المرياضي .

وأما قوله : وحكمة تتعلق بما وجوده ، مستفن عن مخالطة التغير ، فلا يخالها أصلا ، وأن خالطها فبالعرض ، لا أن ذاتها مفتترة في تحتيق الوجود الميها وهي الفلسفة الأولى ، فقد سبق هذا .

#### \*\*\*

مّــال الشــــيخ: « ومبادىء هذه الأقسام التى للفلسفة النظرية مستفادة من ارباب اللة الالهية على سبيل التنبيه ، ومتصرف على تحصيلها بالكهال بالقوة المقلية على سبيل الحجة »

التفسير ذكر « الشيخ » فى العلوم العبلية : أن مبادئها وغاياتها مستفادة من أرباب الشرائع ، وذكر فى هذه الملوم النظرية : أن مبادئها مستفادة من أرباب الشرائع ، وأما كمالاتها وغاياتها غببينة بالمتوة المتلية على سبيل الحجة ، فالمرق بين البابين ما ذكره فى رسالته التى سماها بر « الأضحوية » فتال : يجب على الشارع الدعوة الى الاترار بوجسود الله تعالى (١٨) وكونه منزها عن المنقائص والآفات ، وكونه موصسودا

<sup>(</sup>۱۸) اعلم: ان اليهود والسليين اذا تحدثوا عن خالق العالم سوهو الله عز وجل سيتحدثون عنه من أمرين: الأمر الأول: بيان أنسه والحد، والأمر الثانى: بيان أنه منزه عن المنقائص والآمات، وكونه موهبوها

=

بنموت الكال وسمات الجلال ، والنصارى يخرجون عن التوحيد والتنزيه ، ولخروجهم لا يتتربون من المسلمين واليهود ، في التوحيد وفي التنزيه ، فالأرثونكس يقولون : ان الله انقلب الى انسان هو يسوع المسيح ، أي الله صار جسدا ، ولأن الجسد يكرن في مكان دون مكان وتحل به الأعراض والقفيرات ، حتى أنهم قالوا : ان المسيح الذي هو الله في الجسد ، ضرب واهين وبصق في وجهه ، لا يدخل قولهم في المتنزيه ، والكاثوليك يقولون : أن الله اله ، والمسيح اله ، والمروح اله ، والملاثة شركاء في الاحياء والخلق والرزق ، وقولهم لا يسلكهم مع الموحدين ولا مع المنزهين ، والمصارى كلهم قد خرجوا بما اعتقدوا عن المكتوب في التوراة والانجيل ،

وثانيا : عن التنزيه ، جاء في التوراة : « ليس مثل الله » ( تث ٣٣ : ٢٦ ) « فكليكم الرب من وسط النار ، وانتم سامعون صوت كلام ، ولكن لم تروا صورة ، بل صوتا » ( تث ) : ١٦ ) وقال الله لموسى عليه السلام : « لا تتدر أن ترى وجهى ، لأن الانسسان لا براني ويعيش » ( خر ٣٦ : ٢٠ ) وجاء في الانجيل : « الله لم يره احد قط » ( يو ١ : ٨ ) وفيه : أن المسيح عليه السلام غير ناسخ للتوراة في المقيدة وفي الشريعة لمقوله : « لا تظنوا أني جئت لانقض الناموس » ( مت ٥ : ١٧ ) مالتوحيد والننزيه — على أنه غير ناسخ — يكون مقرا به وداعيا اليسه النصارى — نشر دار الأنصار بالقاهرة )

بنموت الكيال وسيات الجلال ، فأيا أن يصرح بأنه سبحانه ليس متحيزا ولا حاصلا في المكان والجهة ، فذلك من لا يجب عليه التصريح به ، لأن المثال هذه الطالب من لا تصل الميها أفهام أكثر الخلق ، فأنه لو دعا الناس الى ذلك ، لمار ذلك مذارا لميم عن قبول دعوته ، فلا جرم وجب عليه الاكتفاء بتلك المدعوة المجيلة ، وأن التناصيل المدينة ، ميجب عليه أن لا يصرح بها ، وأن يغوضها الى عقول الأذكياء من الناس ،

واذا عرضت هذا ننتول: توله: ومبادى، هذه الأتسام التى للغلسفة النظرية مستفادة من أرباب الملة الالهية على سبيل المتنبيه ، غالمراد منه: ما ذكرنا ( من ) أنه يجب على المسارع ارشاد الخلق الى الاترار بالمتنزيه المللق ، والاترار بكونه موصوفا بكل كمال وجلال ، وأما قوله: ومتصرف على تحصيلها بالكمال بالمتوة المعلية على سبيل الحجة ، فالمراد منه ، ما ذكرنا ( وهو ) أن هذا المباحث الدقيقة ، يجب عليه أن يغوض عرفانها الى عقول الأذكياء من الخلق ،

#### \*\*\*

# قــال الشــــعغ: « ومن اوتى استكمال نفسه مهاتين الحكمتين ، والعمل مع ذلك باحداهما ، فقد أوتى خيرا كثيرا »

المتفسير: انه لما نسر الحكية بعمرفة الأبور النظرية ، ومعسرفة الأبور المهلية ، ذكر هبنا : أن من وفق حتى قدر على استكبال نفسسه بهذين النوعين من المعرفة ، ثم وفق حتى اتى بالأعبال الموافقة على قسانون الحكية العملية «فقد أوتى خيرا كثيرا » (١٩) وهذا اللفظ انها أخذه من الكتاب الالهى . وهو توله سبحانه : « ومن يؤت الحكية ، فقد أونى خيرا كثيرا »

<sup>(</sup>١٩) البترة ٢٦٩ ، وتوله تمالى : « واذكرن ما يتلى غى بيوتكن من آيات الله والمحكمة » تال الشانعى : « فذكر الله الكتاب وهو القرآن ، وذكر الحكمة . فسمعت من أرضى من أهل الملم بالترآن يقول : الحكمة سنة رسول الله »

وقد رد على من رضى الشافعى عنهم بأنه لو كانت الحكهة سنة رسول الش ، لكانت هى المسنة المفسرة ، لا المسنة على الاطلاق ، وليست الحكهة هى السنة . لأن الله — عز وجل — أعطى الحكهة للقبان ، رحكة لقبان غير سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم ولانه قال : « يؤتن الحكهة من يشا، ، ومن يؤت الحكهة فقد أوتى خيرا كثيرا » ففى تنسير القرطبى : « أن العلماء اختلفوا في معنى الحكهة ، فقال السدى هى النبوة . وقال ابن عباس : هى المعرفة بالقرآن فقهه ونسخه ومحكه ومتشابهه وغريبه ومتده ومؤخره . وقال قتادة ومجاهد : الحكهة هى النته في المترآن . وقال مجاهد : الاصابة في القول والفعل ، وقال ابن زيد : الحكهة المعقل في الدين . وقال مالك ابن أنس : الحكهة المعرفة بدين الله والفته فيه والاتباع له ، وروى عنه ابن الماسم أنه قال : الحكهة النفكر في أمر الله والاتباع له . وقال البضا : الحكهة طاعة الله والفته في الدين والمهل به ، وقال الربيع بن أنس : الحكمة : الخشية ، وقال ابراهيم النخعى : الحكمة : الغهم في الترآن ، الحكمة : الخشية ، وقال ابراهيم النخعى : الحكمة : الغهم في الترآن ،

وقال الترطبى: « كتاب الله حكبة ، وسنة نبيه حكبة ، وكل ما ذكر من التفضيل نهو حكبة ، وأصل الحكبة : ما يبتنع به من السنه ، مقيل اللملم : حكبة ، لانه يبتنع به ، وبه يعلم الابتناع من السفه — وهو كل نعل قبيع — وكذا الترآن والعتل والنهم »

# الفصـــل الثائی فی

# المُصَادرَات الهِي بَجِيثِ تفديمهَا على العلمَ الطبيعي وتعاريع مرَذا البابِ

قسال الشمسيخ: « كل واحد من العلوم الجزئية سوهى المتعلقة بيمض الأمور الموجودات سفائه يفتقر (١) المتعلم فيه الى أن يتسلم أصولا ومبادىء تتبرهن في غير عليه ، وتكون في عليه مستعبلة عسلي مسييل الأصول الموضوعة ، و ( العلم ) (٢) الطبيعي علم جزئي ، فله أصول موضوعة ، فنعدها عدا ، ويبرهن عليها في الحكية الأولى ))

التفسي : العلم الطبيعى علم يبحث عن الموجودات ، فيكون علما جزئيا ، وكل علم جزئى غلابد له من مبادى، ، بها تبرهن مسائله ، ثم ان خلك المبادى، تد تكون بينة بنفسسها ، وقسد تكون محتاجة الى أن تبين غى علم آخر وهذا يتتضى أن العلم الطبيعى قد يكون له مبادى، بها تتبرهن مسائله ، ثم ان تلك المبادى، قد تكون بينة بنفسسها ، وقد تحتاج الى ان يبرهن عليها في علم آخر ، ونحن نريد أن نعد تلك المبادى، همنا عدا ، ونبرهن عليها في الحكمة الأولى .

\*\*\*

<sup>(1)</sup> يقتصر المتعلم فيه أن يسلم : ع

<sup>(</sup>٢) العلم: سقطع

تال الشيخ: ان كل جسسم طبيعى فهو متقوم الذات من جزين: أحدهما يقوم فيه مقام الخشب في السرير ، ويقال له : هيولى ومادة ، والآخر يقوم فيه مقام صورة السرير ( من السرير ) (٢٢) ويسسمى صسورة ))

التفسيم : انها قال : كل جسم طبيعى ، احترازا عن الجسسم التعليمى ، فانا قد ذكرنا فى فصل (۱) « قاطيغورياس » أن القدار يسمى بالجسم التعليمى ، وهو عرض ، وأما الجسسم القائم بالنفس فهو الجسم الطبيعى ، والجسم المركب من المادة والصورة هو الجسسم بهذا المعنى ، فلا جرم قيد هذا الكلام بالجسم الطبيعى تمييزا لمه عن المتدار الذى هو مسمى بالجسم التعليمى .

واعلم: أن هذا الكلام يحتمل وجهين:

الأول: ان مذهب « الشيخ » ان الجسم الطبيعى مركب من الهيولى والصورة ، ومراده منه : أن حقيقة الجسمية والتحيز ليست حقيقة منائم بننسس ، وهذا المحل ليس منائة بننسها ، بل هى حالة نى جوهر عائم بلننس ، وهذا المحل ليس له نى حد ذاته المخصوصة مقدار ولا اختصاص بحيز ، وهنا هو مراده من توله : الجسسم مركب من الهيولى والصورة ، واعلم : ان هدذا الذهب باطل عندنا — على ما سياتى تقريره فى أول العلم الالهى من هذا الكتاب — وبنقدير أن يكون حتا ، فائه لا تعلق لهذا الأصل بشيء من من مباحث العلم الطبيعى ، الا القليل النائد ، وهى مسائتان فى اللهيات :

\*\*\*

المسالة الأولى من الطبيعيات في اثبات التخلخل

ومعنساد: أن الجسسسم تسد يصسير حجمه أعظم عمن غير أن

<sup>(</sup>٣) كتاب : ص

ينضيم اليه شيء آخر ، أو يقع في داخله شيء من الفسرج ، وضده التكانف . وهذا الذهب لايصح التول به ، الا اذا اعتنانا أن الحجمية قائهة ببحل لا حجم له في ذاته . فإنا إذا اعتقدنا ذلك ، أبكننا أن نعتقد انه نزول عن ذلك المحل تلك الحجبية العظيمة ، وبحدث منها حجبية صغيرة . وبالعكس . ثم زعوا : أن أثبات المنظخل والتكاثف أنها بنتنع به في دفع دايل مثبتي الخلاء ، فانهم احتجوا على المتول بالخلاء ، بأن قالوا: المتحرك اذا تحرك الى مكان ، فالمكان المتحرك اليه أما أن يقال : انه كان خاليا تبل انتقال هذا المتحرك اليه ، أو ما كان خاليا ... وهو المطلوب \_ وان تلنا : انه ما كان خاليا ، فعند انتقال هذا المتحوك اليه ، اما أن يقال : أنه بقى ذلك الجسم هناك أو انتقل عنه . ذان بقى هناك ، نحال انتقال هذا المتحرك اليه ، قد اجتمع حجمان في حيز واحد ، وهو محال . وان انتقل ذلك الجسم ، فاما أن ينتقل الى الحيز الذي عنه انتقل هذا المتحرك ، أو الى حيز آخر ، مان كان الأول لزم الدور ، لأن المتحرك الأول لا يمكنه أن يتحرك ، الا اذا صار المديز المنتقل الميه غارغا . ولا يصير فارغا الا اذا انتقل الجسم الذي كان فيه الى حيز هذا المتحرك ، وانها يمكنه أن ينتتل اليه لو تحرك هذا المتحرك عنه . نشت : أنه يلزم منه الدور . والدور باطل . وان كان الثاني ... وهو أن ذلك الجسم ينتقل الى حيز آخر \_ يكون المكلام فيه كما نمى الأول ، ويلزم أن يقال : انه اذا تحركت « البتة » أن تندانع جبلة السبوات والأرضين . وذلك محال ، وعند هذا تال منكرو الخلاء : مذهبنا : أن الجسسم مركب من الهيولي والحجبية ، وأنه لا يبنع أن تزول عن المادة حجبية عظيمة ، ويحدث نيها حجمية صغيرة ، وبالضد . واذا كان كذلك لم يبعد أن يقال : أن المتحرك اذا انتقل من جهة الى جهة ، مانه تزداد الحجمية مى الجسانب المنتتل عنه وتصعد الحجبية في الجانب المنتقل اليه ، وحيناذ يبكنــه الحركة من غير وموع الخلاء ، ومن غير لزوم سائر المحالات .

فثبت: أن المتول بكون الجسم مركبا من الهيولي والصورة ، ظهرت فائدته في هذه المسألة .

# المسالة الثانية من المسائل الطبيعية الجنية على هذا الأصل في

## ان الإجرام في الفلكية هل تقبل الخرق والالتثام ، أم لا ؟

ان المحكماء قالوا: ان الإجرام الملكية لاتقبل الخرق رالالتئام ، فقيل لهم : الأجبسام متساوية في الجبسمية ، والأشياء المتساوية في تمام الماهية ، يجب ان يصبع على كل واحد منها ماصبح على الآخر ، ولما صبح الخرق والالتئام على بعض الأجبسام ، وجب صبحتها على الأملاك ، وعند هذا قالت الفلاسفة : الأجبسام عندنا مؤلفة من الهيولي والصورة ، ولا يمتنع أن يكرن هيولي كل فلك مخالفة بالماهية لهيولي الملك الآخر ، ثم أن هيولي نلك الفلك المستلزمة لذاتها لذلك الشسكل وذلك المتدار ، فلا جرم يمتنع زوال الشكل وذلك المتدار عنه ، ومعلوم أن هذا الجواب لا يصبح الا أذا قالنا : الأجبام مركبة من الهيولي والصورة ،

#### \*\*\*

والمسالة الأولى من الالهيات: انا اذا اردنا بيان أن الأجسام مبكنة نى ذواتها . تلنا : انها مركبة من الهيولى والصورة . وكل ما كانت ماهيته مركبة من جزعين نهو مبكن . ثم نقيم الدلالة على أن الهيولى لا ينفك عن الصورة ، والصورة لا تنفك عن الهيولى . ثم نقيم الدلالة على أن هذه الملازمة لا يمتل ثبوتها الا اذا وجد موجود مغارق يستبقى احدهما بالآخر . وعند هذا يتبين أن الجسم ممكن الوجود بحسب ذاته ، وبنه معلول موجود ليس بجسم ولا جسمانى .

#### \*\*\*

والمسالة الثانية من الالهيات: انا اذا دللنا على أن الملول القريب لواجب الوجود لا يبكن أن يكون أكثر من واحد ، فحينئذ نتول : ذلك للواحد وذلك المولول لا يبكن أن يكون جسما ، لأن الجسم ماهية مركبة من الهيولى والصورة . . فلو كان واجب الوجود علة لجسم ، لذم أن يكون علة لجزئه مما ، فيكون الصادر عنه أكثر من واحد ، وذلك محال ، غنبت : أن المعلول الأول لا يكون جسما .

هذا مجموع المسائل البنية في العلم التلبيمي ، وفي اللعلم الالهي على هذا الأسسل .

واذا عرفت هــذا فنتول : هذا الشيء الذي يجعل مبدا للعلم الطبيعي ، لابد وان يكون شيئا تنفرع عليه جميع مسائله وان لم يكن كذلك ، فلا أتل من أن تتفرع عليه أكثر مسائله . ولما لم يتفرع من مسائل العلم الطبيعي على هذا الأصل ، الا المسائلة النادرتان ، كان جمل هذه المسألة مبدأ للعلم الطبيعي مستدركا .

والاحتبال الثانى لهذه المصادرة: ان لا يكون المراد منها: ان الجسم فى نفسه وفى ماهيته مركب من الهيولى والمصورة. بل بكون المراد منه: ان كل جسم مخصوص فهو مركبه من هيولى وصورة. وهذا مخص و وذلك لأن كل جسم يشار اليه . فانه لابد وان يكون جسب مخصوصا مبتازا عن سائر الأجسام بشكله المخصوص وصنته المخصوصة فالمفهوم من كونه جسما — الذى هو التدر المسترك بينه وبين سائر الأجسام — هو مادته ، واما شكله المعين وصفته المعينة وطبيعته المبينة ، فهو بالنسبة الى ذلك الجسم المعين المخصوص ، صورته التي باعتبارها دخل ذلك الجسم المخصوص فى الرجود بهذا التتدير ، وظهر أن كل جسم معين ، فانه لابد وأن يكون مركبا من الهيولى والصورة . أن كل جسم معين ، فانه لابد وأن يكون مركبا من الهيولى والصورة . كان موضوع هذا العلم هو الجسم من حيث انه يتحرك ويسكن ، فانه يجب عليه معرفة أن الجسم عا هو ؟ وذلك هو المادة . ويجب عليه معرفة ما به يبتاز كل جسم عن غيره فى ذاته . وهو، الصورة . ولهذا المفى ما جب على صاحب هذا العلم البحث عن الهيولى والصورة .

#### \*\*\*

قال الشيغ : « فكل جسم حادث او متفع ، فيفتقر من حيث هو كذلك ، الى عدم سبقه ، لولاه لكان ازلى الوجود »

التفسيم : هيذه هي المسادرة الثانية من الأمور التي زعم « الشيخ » أنها مبادي، العلم الطبيعي ، واعلم : أن الحادث هو الذي

وجد بعد العدم . ولا شك أن هذا المنهوم لا يتقرر الا بسبق العدم ، فأن كان المراد من كون العدم مبدأ : هذا القدر ، نهذا حتى ، وأن كان المراد : أن ذلك المدم له تأثير في هذا الموجود : فهذا لا يقوله عامل ، ويدل عليه وجوه :

الأول: ان عدم الشيء ، مناقض لوجوده ومناف له ، وأحد. النقيضين لا يكون له معرفة في حصول الآذر ،

الثانى: ان العدم نفى محض ، فكيف يعقل جعل النفى المحض مؤثرا فى الوجود ؟ وان عقل ذلك ، فحينئذ لا يمكننا ان نستدل بوجود المكنات على وجود واجب الوجود .

الثالث : أن هذا المدم سابق على هذا الوجود ، وممننع البقاء عند حصول هذا الوجود ، فكيف يعتل جمله مؤثرا فيه ؟

الرابع: انه لو كان الأبر على ما قسالوه ، يلزم أن يكون للشيء الواحد أسباب لا نهاية لها من العدمات . وذلك لأن كل حقيقة ، فسانه يصدق عليها سلب كل ما عداها عنها ، وما عداها أمور غير متناهية . وهذا الشيء الواحد من حيث أنه ليس بهتلث (مثلا) يكون هذا العسدم مبدأ له ، ومن حيث أنه ليس بعربع ، يكون هذا العنم الآخر مبدأ له ، وهن حيث أنه ليس بعربع ، يكون هذا العنم الآخر مبدأ له ، وهكذا المقول في العدمات التي لا نهاية لها .

والخامس: انه جعل هذا المدم مبدأ الهذا الوجود ، من حيث أن يكون هذا الوجود ذا أول ، لا يتقرر الا بهذا المدم ، غلم لا يجعل هذا الوجود مبدأ لذلك المدم ، من حيث أن يكون ذلك المدم ذا آخر ، لا يتقرر الا بهذا الوجود ؟ واعلم: أنه لمولاً أن هذا البحث خسيس جدا ، والا لكان لملاطناب (٤) غيه مجال .

#### \*\*\*

قسال الشسيخ : « كل جسم يتحرك ، فحركته اما من سسبب (ه) في نفس (خارج ، وتسسمي حركة قسرية ، واما من سسبب (ه) في نفس

<sup>(</sup>٤) الاطناب ميه محال : ص (٥) زيادة من : ع

الجسم ، اذ الجسم لا يتحرك بذاته ، وذلك السبب ان كان محركا على جهة واحدة على سبيل التسخير ، فيسمى طبيعية ، وان كان محسركا حركات شتى بارادة او غير ارادة ، او محركا حركة واحدة بارادة ، فيسمى نفسا ))

التفسيم المتحرك لابد له من محرك . ومحركه اما ذاته واما غيره . وذلك المبسم المتحرك لابد له من محرك . ومحركه اما ذاته واما غيره . وذلك المغير اما أن يكون حاصلا غيه أو يكون مباينا عنه . فنتول : اما أنه لابد لكل متحرك من محرك . فلنسلم هذا في هذا العلم . الى أن يقسوم المبرهان في الفلسفة الأولى على أن كل ممكن لابد له من مؤثر . وأسائه يمتنع أن يكون الجسم متحركا لذاته ، فهو متدمة برهنوا عليها في الملم الطبيعي . وحينئذ يثبت لنا : أن كل جسم فانه يتحرك لأمر مفاير نذاته . ثم نقول : ذلك المفاير أن كان مباينا عن المتحرك ، فذلك هسو النحريك التسرى ، وأما أن يكون موجودا في ذات ذلك الجسم . فنقول : ذلك المحرك اما أن يكسون له شمعور . وعلى المتديرين فالأثر الصادر عنه اسائل أو لا يكون أثرا واتما على نهج واحد ، وأما أن يكون آثارا مختلفة واتمة على يناهج مختلفة ، فيحصل من ضرب اننين في اننين : أقسام أربعة .

الأول: للتوة الموجودة ني الجسم التي لاشمور لها بها يصدر عنها ، ويكون الصادر عنها أثرا واحدا واتما على نهج واحد ، وهذا هو المسمى بالطبيعة ومثاله الطبيعة الارضية غانها تتتضى الاستترار بشرط حصول ذلك الجسم في مكانه الطبيعي وهو الارض والحركة اليه بشرط كونه خارجا عن دلك المكان غالقوة الموجودة لهذا الأثر قوة ليس لها شمور ولا ادراك البتة بهذا الأثر ثم ان هذا الاثر اثر واحد واقع على طريقة واحدة .

القسم الثاني: التوة التي لا شعور لها بما يصدر عنها ، ثم أنه تصدر عنها آثار مختلفة واتمة على مناهج مختلفة وهسده هي المسماة بالنفس

<sup>(</sup>٦) هذا دليل من البن سيئا على أن النفس التي هي الروح أو الانسان غير الجسد .

النباتية غانها تغمل الممالا مختلفة ما بها تزيد في مليل الأعضاء . وعرضها وهمتها وتعهدها ممودا مختلفة واشكالا متباينة ، غان بعضها لجم وبعضها قلب وبعضها ههاغ .

القسم الثالث : التوة التي لها شعور بما يصدر عنها وهكون الأثر المصلاد عنها أثرا وأجدا واتما على نهج واحد وهذه المتوة هي السماة. والمنافرة للتحريك الملكي .

والقسم الرابع: القوة الذي لمها شمور بنا يصدر عنها ويكون الإثر الصادر عنها آثارا مختلفة واتمة على مناهج مختلفة وهي النفس الحيولنية المالة في ابدان المحيوانات الموجودة في هذا المالم.

#### \*\*\*

مهذا تلخيص ما من هذا الموضع واذا عرفت هذا ، فلترجع الى تفسيم الفاظ الكتاب .

فاما قوله كل جسم متحرك فعركته اما من سبب من خارج ويسمى حركة تسرية واما من سبب في نفس الجسم ؛ اذ الجسم لا يتحرك بذاته فتلخيصه أن يتال الجسم يستحيل أن يتحرك بذاته بل لابد من شيء آخر يحركه وذلك المحرك اما أن يكون خارجا عن ذاته واما أن يكون موجودا فيه والأول هو الحركة المقسرية ، واما الثاني وهو أن يكون ذلك المصرك موجودا فيه فهو الذي يسمى متحركا من تلقاء نفسه .

وأما قوله وذلك السبب ان كان محركا على جهة واحدة على سبيل النسخير فيسمى طبيعة وان كان محركا حركات شتى بارادة أو غير ارادة أو محركا حركة واحدة بارادة فيسمى نفسا .

واعلم: أن الأقسام الأربعة التي ذكرناها مذكورة في هذا الكلام . وذلك لأن قوله أن كان محركا على جهة واحدة على سبيل التسخير فيسمى طبيعة . فالراد منه: ما ذكرناه ( وهو ) أن القوة التي تفيد أثرا واحدا مع أنها لا تكون شاعرة بذلك الأثر ، فهى الطبيعة ، فعبر عن عدم الشعور بالتسخير واما قوله وأن كان محركا حركات شتى فهذا أشارة المي القوة التي يصدر عنها أشارة مختلفة سوا، كانت تلك القوة عديهة الشعور ،

كالقوى النباتية أو كانت وأجدة الشخصور كالقوى الحيوانية . فثبت : أن هذا الكلام مشتمل على القسم الثاني والقسم الثالث . وأما قوله أو محركة حركة وأحدة بأرادة . فهذا هو القسم الرابع وهو النفس الملكية .

والحاصل: أنه سبى المتسم الأول بالطبيعة ، والأقسام الثلاثة اللباقية بالنفس ، فنبت : إن الكلام المذكور في الكتاب بشنبل على الأقسام الأربعة المتى ذكرناها .

#### \*\*\*

قسال الشسيخ: «اسبّاب الأشياء اربعة: عبدا الحركة خل المبناء المبيت ، المادة مثل الخشعب واللبن البيت ، المعورة مثل هيئة البيت المبيت، الماية مثل الاستكنان البيت)

المتفسع : هذه هي المصادرة الرابعة ، وغيهما مسالتان :

# المسألة الأولى فئ تفسير العلل الأربع

اعلم: أن تحقيق الكلام في هذا الباب أن يتال: الذي يحتاج الشيء اليه الما أن يكون جزءا من ماهيته أو لايكون ، أما الأول غاما أن يكون جزءا ، به يكون ممكن الوجود وهو المادة كالطين للكوز ، فأن عند وجود الطين يكون الكوز ممكن الوجود واما أن يكون جزءا ، به يكون المشيء واجب الموحود وهو المصورة مثل شكل الكوز فأن هذا المشكل متى حصل كان الكوز واجب الحصول ، وأما المحتاج اليه الذي لا يكون جزءا من ماهية المحتاج فهسو نسمان أحدهما العلة الفاعلية مثل الرجل الذي يدخل الكوز في الوجود ، فوالماني أله المغرض الذي لأجله يقصد المفاعل ادخال ذلك والمناني الموجود ، وهو كون الكوز بحيث يصلح أن يشرب الماء منه .

واعلم: أن الشيخ ذكر في « الاشارات » أن العلة الغائية علة غاعلية العلية الفاعلية . وهذا هو الحق الذي لا محيص عنه .

# المسالة الثانية في

# تقسيم كل واحد من هذه المثل الأربع الى الأقسام الكثيرة قسال الشسيخ: «كل واحد من ذلك ، اما قريب واما بعيد واما عام واما خاص واما بالقوة واما بالفعل واما بالحقيقة واما بالعرض»

المتفسيم اعلم : أن كل واحسدة من العلل الأربع الذكورة يمكن اعتبارها بحسب الأوجه الثهائية المذكورة في هذا الكتاب . وزاد في « الشنفاء » اربعة أخرى . وهي أنها قد تكون كلية وقد تكون جزئية وقد د يتكون بسيطة وقد تكون مركبة . فيكون المجموع اثني عشر وجها . فلنعتبر هذه الأبور أولا من العلة الفاعلية مُنقول: الفاعل القريب هو الذي لاو اسطة بينه وبين المعول ، كالوتر لتحريك الأعضاء . والبعيد هم الذي بينه وبين المفعول واسبطة ، وهو بثل النفس لتحريك الأعضاء ، والفاعل العام هو الذي يشترك نمي الانعال عنه أشياء كثيرة . مثل الهواء المغير لأشياء كثيرة . والفاعل الخاص هو الذي لا يفعل عنه الاشميء واحد ، كالدراء الذي متناوله « زيد » فيؤثر في بدئه المخاص لا في بدن غيره . وأما الذي بالقوة ، فمثل النار ، بالقياس الى ما لم تشتمل فيه ، ويصبح اشتعالها فيه ، والقسوة قد تكون قريبة كتوة الكانب على الكتابة ، وقد تكون بعيدة كتوة الصحي على الكتابة . واما الذي بالفعل فكالنار بالقياس الى ما اشتعلت فيه . وأما الغاعل بالمحتبتة والذات ، فكالطبيب اذا عللج ، والنار اذا سخنت . وهو أن تكون العلة مبدأ بالذات لوجود ذلك الفعل ، وأخذت من حيث هي وبدأ له .

#### والملة الفاعلة بالمرض : ما خالف ذلك ، وهي على اصلاف :

فاحدها: أن يكون أثر هــذا الفاعل في ازالة الفــد فقط. مثل « السقبونيا » فائه يزيل الصفراء فيحصل البرد ، فتكون السقبونيا مبردة بالعرض من هذا الوجه .

وثانيها: أن يوجد ما يبنع المؤثر عن أثره ، والذى يزيل ذلك المانع ينسب اليه ذلك الأثر بالعرض ، مثل : من أزال الدعامة حتى ينهدم الستف ، فأنه يقال : هو الذى هذم الستف (٧)

وثاقها : مثل أن يقال : الطبيب يبنى ، مانه يبنى لا من حيث هــو طبيب ، بل من حيث انه بناء .

ورابعها: ان يكون الفاعل بالطبع او بالارادة متوجها الى غاية يبلغها او لا يبلغها ، لكن يعرض معها غاية آخرى ، مثل الحجر يشج ، وانعا عرض ذلك لأنه هابط الطبع ، غلها اتفق أن وقع راسر انسان فى مهبطة ، ووقع ذلك الحجر على ذلك الراس بثقله ، لا جزم شجه ، واما المفاعل الكلى فهو مثل الطبيب للملاج ، واما الجزئى غمثل هذا الطبيب لمهذا المعلاج ، واما الجزئى غمثل هذا الطبيب لهذا المعلاج ، واما المجزئ غمثل المناعل البسيط ، غان يكون صدور الفاعل عن قوة غاعلية واحدة ، مثل الجنب والدنع عن القوة المجاذبة والقوة الدافعة . واما المركب غان يكون صدور الفعل عن عدة قوى ، اما متفقة النوع كتوم يحركون سفينة ، او مختلفة النوع ، كالجوع المكائن عن التوة الجاذبة والحساسة .

ولما ذكر « الشيخ » هذه المتناصيل في « الشفاء » تال : وقد يكلك ان تركب بعض هذه مع بعض ، ثم قال : ولنورد هذه الاعتبارات ايفسا في الجدأ المادى ، فالمادة القريبة مثل الأعضاء للبدن ، والبعيدة مسئل الأخلاط بل الأركان ، والعام مثل الخشب للدرير والكرسى ولفيرها ، والماص مثل جسم الانسان بزاجه الخصوص لصورته المخصوصة ،

قال: وفرق بين الترب وبين الخاص ، فقد يكون السبب المادى قريبا وعاما ، وأما السبب المادى بالقوة: فهو مثل النطفة لبدن الانسان ، والخشب الفير المصور بالصناعة لمهذا الكرسى ، والسبب الملدى بالمنعل فهو مثل بدن الانسان لصورته ، والسبب المادى بالذات فهو الذى لذاته المخصوصة يقبل صورة الشيء ، مثل الدهن لملاشتمال ، والذى بالمرض فكما يقال: الماء موضوع للمهواء ، وفي الحقيقة مادة الماء هي الموضوعة

<sup>(</sup>٧) موسى ميمون في دلالة الحاثرين قال بهذا الكلام .

للهوائية ، وإما المادة الكلية نهى كالخشب المسرير والمادة الجزئية ، نهى كهذا الخشب لهذا السرير . وإما المادة البسيطة نهى كالهيولى الأولى للأسياء كلها . وإما الحركية غكالأخلاط للبدن . وإما هذه الاعتبارات من حهة الصورة . فالصورة التربية مثل التربيع للمربع ، والبعيدة مثل ذى الزاوية له ، والمسورة العامة والكلية واحدة . وهى مثل الجنس للنوع . وكذا الخاصة والجزئية واحدة ، وهى مثل حد الشيء أو فصله أو خاصته . والصورة بالمتوة فهى التوة مع العدم . والصورة بالمنعل فهى معروفة . والصورة البسيطة تبثل صورة الماء والنار ، فانها حتيتة واحدة ، وإم نتكون حقيقتها من اجتماع عدة أمور ، والمسورة المركبة فهى مثل الصورة الحيوانية التى انها تحصل من اجتماع عدة أمور .

ولها اعتبار هذه المعانى من جهة الفاية مالفاية المتريبة كالصحة للدواء ، والبعيدة فكالسعادة للدواء . ولها العابة فهى الغاية التى هى غاية لسببين مختلفين ، مثل اسهال الصغير ، فانه غاية لشرب النرجيين ولشرب البننسج ايضا . ولها الخاصة فبثل « لها زيد صديقه فلانا » ولها الغاية بالفعل ويالتوة ولها الفاية بالذات ، فهى المعنى الذي تطلبه الحركة الطبيعية أو الارادية لننسها ، مثل الصححة ، ولها الفساية بالعرض ، معلى أصناف فهن ذلك ما يتصد لكن لا لأجل ننسه ، مثل دق الهاون لأجل شرب الدواء . ومن ذلك ما يلزم الغاية أو يعرض لها .

أما ما يلزم الفاية فهم الأكل ، فان غايته المفوط ، وذلك لازم الفاية لا نفس الغاية . بل الغاية مى دفع المجوع ، وأما ما يمرض للغاية ، فمثل الجمال للرياضة ، فان الرياضة قد تستعقب حصول الجمال ، ولكن المتصود من الرياضة ليس حصول الجمال ، وأما الغاية الجزئية ، فكتبض «زيد » على غلان الغريم ، الذى كان القبض عليه هو المتصود من السنو ، وأما الغاية الكلبة ، فكانتصافه من الظالم مطلقا ، وأما الغاية السيطة فمثل الشبع لملاكل ، والغاية المرتبة فمثل لبس الحرير لأجل الجمال ، ولقتل القبل ، وهذا في المحتيتة غايتان ،

هذا هو المكلم في بيان هذه الأنسام ، وهذا النصل بن أوله الى آخره بنقول بن كتاب « الشفاء »

#### \*\*\*

قسال الشسسيخ: « الطبيعة سبب على انه وبدا المحركة ، بما هي فيد ، وبدا لسكونه بالذات لا بالمرض ))

التنسيع : إنا في الصادرة المتنبة لخصينا الكلام في تعيريك ماهيته الطبيعية ، إلا أن التعريف المذكور في هذا الموضع ، هو المنتبول عن الحكيم الكبير « أرسطاطاليس » ولمل « الشياخ » لنما أعاده لههذا السبب . ولو أنه ذكره في غير ذلك الموضع لكان أولى .

واعلم: أن ظاهر المكلام يقتضى كون القوة الواحدة علة لحركة محلها ، ولسكون محلها ، ولك باطل م لها أولا : فلان الجمع بينهها محسال ، فالمتوة الواحدة كيف تكون موجبة لهنا مما ، وأما ثانيا : غلان السكون عدم الحركة ، فكيف يعتل كون المبدأ مبدأ لمدم أثره ؟

والجواب عن الأول: انه لا يبعد كون الأول للشيء الواحد موجبا لأترين متنافين بحسب شرطين مختلفين مناطبيعة توجب الحركة بشرط كون الجسم حاصلا في الحيز القريب ، وتوجب السكون بشرط كون الجسم حاسلا في الحيز الطبيعي .

والجواب عن الثاني : إن الجسم أذا سكن ، فهناك أمران : احدهها : عدم تلك الحركة .

والآخر: استقراره في ذلك المحيز ، وحصوله فيه ، وهذا المعتى باتفاق الفلاسفة أمر ثبوتي ، غانهم أجمعوا على أن « الاين » عبارة عن خصول الجسم في مكانه ، واتفتوا على أن هذا الممنى صسفة موجودة وعرض حال في الجسم .

واذا عرنت هذا منتول: ان اريد بالسكون عدم الحركة مذاك لا يمكن جعله اثرا للطبيعة وابا أن اريد كونه مستقرا عى ذلك الحيز ، غذاك يمكن جعله اثرا للطبيعة ومعلولا لها .

واعلم: انك لما علمت فى المنصل المنتدم: أن الملة قد تكون علة بالذات ، وقد تكون علة بالمرض ، لا جرم بين ههنا: أن الطبيعة فى كونها موجبة للحركة والمسكون على الوجه الذى لخمسناه ، موجبة بالذات لا بالمرض .

واعلم: أنه متى صدق على الطبيعة أنها مبدأ بالذات لهذا الأمر ، مقد صدق عليها أنها ليست بالمرض لذلك ، فيشبه أن يكون قوله بالمعرض كالمنكرير الذى يذكر لأجل التوكيد . ونظيره قولهم فى حد التياس: أنه قول مؤلف من أقوال ، أذا سلمت لمزم عنها قول بالذات لا بالعرض .

#### \*\*\*

قسال الشسسيغ : (( المحركة كمال أول لما بالقوة ، من حيث هسو بالتوة . وهو كون الشيء على حال لم يكن قبله ولا بعده فيه ))

التنسير: هذه هي المصادرة الخامسة ، واعلم: أن هذا البحث انها جعله من مبادي، العلم الطبيعي ، لأن موضوع العلم الطبيعي هيو الجسم من حيث أنه يتحرك ويسكن ، وأذا كان كذلك ، كان تصور الحركة والسكون جزءا من أجزاء هذا العلم ، غلا جرم كان من المبادىء ،

ثم يتول : المحكماء ذكروا مى تعريف الحركة وجوها :

التعويف الأول: أن يتال: اعلم أن الشيء أما أن يكون بالنعل من كل الوجوه ، أو بالتوة من كل الوجوه ، أو بالنعل من وجه وبالتوة من وجه آخر ،

ثما الأولى وهو الذي بالنعل من كل الوجوه نهو الله سبحانه ، نانه منزه عن طبيعة المقوة والامكان وضرب من الملائكة وأما الثاني وهو الذي بالمقوة من كل الوجوه نهذا محال لأنه في كونه بالقوة ليس بالقوة بل بالنعل ، وأما الثالث وهو الذي بالنعل من وجه وبالقوة من وجه آخر غانه لا يمتنع خررجه الى الغمل ثم أن خروجه الى النعل أما أن يكون دنعة وأما أن يكون غلى التدريج ، والأول يسمى كونا لما حدث وفسادا لما زال وبطل ، والثاني هو الحركة غملي هذا الحركة : عبارة عن خروج الشيء في أمر من الأمود ، من القوة الى النعل يسميرا يسميرا وعلى التدريج أو لا دنعة .

وطعن الحكيم في هذا التعريف نقال: لا يمكن تعريف تولنا يسيرا . وتولنا على التدريج ، الا بالزمان الذي لا يمكن تعريفه الا بالحركة . فيلزم الدور . وأيضا : تولنا لا دفعة لا يمكن تعريفه الا بالدفعة المعرفة بالآن المعرف ، بالزمان المعرف بالحسركة . فيلزم الدور . والجواب : ان بناء هذا السؤال على أنه لا يمكن تعريف المدة والزمان الا بالحركة ، وذلك بناء على أن الزمان مقدار الحركة . وهو عندنا باطل على ما سسياتي تتريره . والدليل على صحة ما تلناه : ان تصور الدة وتصور الماضي والحاضر والمستقبل تصورات بديهية غنية عن التعريف بدليل أنسحاصل لكل العقلاء ، وان لا يعلم شيئا من مباحث الحكماء .

ونقول: السؤال الواقع على هذا الكلام: أن نقول: الحادث على سبيل التدريج غير معقول ، وذلك لأنه اذا حصل تغير غلابه أن يكون قدد حدث أمر أو زال أمر والا غالحال عند التغير كيا قبل التغير غيارم أن يقال أنه لا تغير عند حصول التغير ، وذلك خلف ، محال ،

واذا ثبت هذا فلنفرض انه حدث أمر . وذلك الذى حدث هو ( اما ) عين ما سيحدث بعده أو غيره . والأول باطل ، لأن الذى حدث الآن ، فهو موجود الآن . والذى سيحدث بعد ذلك ماحدث الآن فهو معدوم الآن ظو كان هذا هو عين ذلك لكان الشيء الواحد موجودا معدوما معا . وهو محال .

غثبت : أن الذى حدث الآن مفاير لما سيحدث بعد ذلك ، وأن السذى حدث الآن نقد حدث دغمة ، وأن الذى سيحدث بعد ذلك لم يحدث فيه شىء البتة ، غثبت : أن الحدوث على سبيل التدريج فى الشىء الواحد محال فى المتول ،

واقتعريف الثانى للحركة: ما ذكره الحكيم: « ارسطاطاليس » فقال: الحركة كبال أول لما بالقوة من حيث هو بالقوة . وتقريره: أن الحركة أمر ممكن الحصول للجسم ، والشيء أذا كان ممكنا ثم عسار موجودا فذلك الوجود كبال له فالحركة أذن من الكبالات لكنها تفارق سائر الكبالات من حيث أنه لا حقيقة لها ، إلا التأدى الى الفير .

وما كان كذلك فله خاصتان:

الحداهما: انه لابد هناك بن مطلوب مبكن الحصول ، ليكون هــذا التادي تاديا اليه .

والثقية: ان ذلك التأدى مادام باتيا ، غانه ( ان ) بتى منه شيء بالقوة ، غان المتحرك انبا يكون متحركا بالغمل ، اذا لم يصل الى المتصود ومادام كذلك نقد بتى من كونه متحركا أمر بالقوة نثبت أن هوية الحركة متعلقة بأن يبقى منه شيء بالقوة ، وبأن لا يكون ما هو المطلوب من المحركة حاصلا بالفعل .

وأما سائر الكمالات فلا بحصل فيها واحد من هذين الوصفين . فان الشيء اذا كان مربعا بالقوة ثم صار مربعا بالفعل ، فحصول المربعية من حيث هو هو ، لا يوجب أن يستعقب شيئا آخر ، وأيضا : فعضد حصولها لا يبتى فيها شيء بالقوة .

واذا عرفت هذا منتول: الجسم اذا كان غى مكان وهو ممكن الحصول غي مكان آخر غنيه امكان امرين: اجبهها: امكان حصوله غي ذلك المكان الآخر. والشائي: امكان التوجه اليه . فهذان أمران اذا حصلا كانا كهالين. لكن التوجه اليه مقدم على الوصول اليه ، والا لكان ذلك الوصول دغمة لا على التدريج . وقد فرضناه حاصلا ، فثبت: أن هذا التوجه كمال الملىء الذي هو يالتوة ، لكن لا من كل وجه . فأن الحركة تكبون كمالا للجسم ، لا من حيث أنه جسم ، ولا من حيث أنه انسان ، وأنها هسو كمال له من الجهة التي هو باعتبارها كان بالتوة . فظحركة كمال أول

#### \*\*\*

واعلم : أن هذا البيان لطيف دقيق ، الا أن السؤال عليه تسائم من وجسوه :

الأول: ان هذا التمريف للشيء بها هو اخفى بنه ، لأن كل انسان عامل يدرك ببديهة المثل التفرقة بين كون الشيء متحركا وساكنا ، والأمود التى ذكرنموها لا يتصورها انسان ، الا الأذكياء بن الناس . وتعريف الواضح بالخفى مستنكر في النطق .

والثانى: انه لا يمكنكم بيان كون الحركة كبالا أولا ، الا اذا بيئتم ، ان هذا الحدوث لا يكون دفعة بل يكون يسيرا يسيرا ، فصار هذا النمريف محتاجا الى تقدم العلم بان الشيء قد يحدث يسيرا يسيرا ، فان كان تصور الحدوث على سبيل التدريج متوقفا على تصور اصل الحركة على ما يقوله الصحاب هذا « الحكيم » فقد فسد هذا التعريف ، وان لم يتوقف عليه ، فحينئذ يكون تعريف الحركة خروج من القوة الى الفعل بسيرا يسسيرا ، أولى ،

المثالث: ان الجسم حال كونه متحركا هل هو في المكان ام لا أ فان لم يكن في المكان ، مع أنه جسم متحيز فذلك محال ، وان كان في المكان فهل هو في المكان الذي انتقل عنه أو في مكان آخر أ فان كان الأول نبو بعد لم يتحرك ، وان كان المثاني فحينئذ لا معنى لكونه متحركا ، الا أنه حصل في مكان بعد أن كان حاصلا في مكان آخر ، فيرجع حاصل القول الى أنه عبارة عن حصولات متوالية في أحياز متلاحقة ، وحينئذ لا تكون الحركة كمالا أولا ، يتبعه كمال ثاني ، بل هو عين ذلك الذي سسيتموه بالكمال الناني ، ولا يبتى لهذا الذي سميتموه بالكمال الأول معتول ومحصول للبتة

والتعريف الثالث للحركة : ما نكره الامام « أغلاطون » الالمى . وهو أن الحركة عبارة عن الخروج عن المساواة . ومعناه : كون الجسم بحيث لا يغرض له آن من الآنات ، الا وحاله غى ذلك الآن خلاف حاله قبل ذلك وبعده .

والتعريف الرابع للحركة : ما ذكره « نيثاغررس » وهو أن الحركة عبارة عن المفيية . وهذا تربيب مما ذكره « أنلاطون » لأنه أذا كان حاله في كل آن يفرض مخالفا لحاله قبل ذلك الآن ، كانت هذه الأحوال المتعاقبة المورا متفايرة . فأغلاطون عبر عن هـذا المعنى بالخروج عن المساواة ، وغيثاغورس عبر عنه بالفيية ، والمتصود من الكل : واحد .

والتعريف الخامس للحركة : ما ذكره المتأخرون وهو أنها عبسارة عن المحصول الأول في المحيز الثاني ، وتقرير هذا الكلام سيأتي عن قريب على سبيل الاستقصاء .

قسال الشسيخ: « سسواء كان تلك الحال أينا أو كينا أو كيا أو وضما ، كالشيء يكون على وضع في مكانه لم يكن قبله ولا بعده فيه ، ولا يفارق كلية مكانه »

المتفسي: لما ذكر حد الحركة وحقيقتها ، بين مى هذا النصل : ان الحركة لا تقع الا مى هذه المتولات الأربع ، وهى الأين والكيف والكم والوضع مههنا نفتتر الى بيان أمرين : احدهما : ان هذه المقولات الأربع قابلة للحركة ، والثانى : ان ما سواها غير قابل للحركة .

الم الأمر (٨) الأول نفيه اربع مسائل:

المسالة الأولى

غى تقرير الحركة فى الأين

وهي السماة بالنتلة .

اعلم: ان الجسم اذا حصل في حيز فكونه حاصلا في ذلك الحيز لا يقبل التفاوت . وذلك لأنه اما أن يكون حاصلا فيه ، واما أن لا يكؤن حاصلا فيه ، وليس بين حصوله فيه واسطة ، ولا يقال : أنه أذا خرج عنه بعضه ، كان ذلك واسطة . لأنا نتول : هو عبارة عن جموعه ، فاذا لم يبق في ذلك الحيز بعضه ، فمجموع ذلك التبكن ما متى في ذلك الكان كيا كان ، فئبت : أنه لا واسطة بين هذين القسمين البتة ،

واذا ثبت هذا وجب أن يكون حدوث هذا الحصول ، رحدوث اللاحسول معمة . ولا يمكن أن يكون ذلك على سبيل التدريج البنة .

واذا عرفت هذا فنتول : الجسم مادام يكون حاصلا فى ذلك الحيز ، فانه لا يكون متحركا . فاذا صار لا حاصلا فيه فحدوث هذا اللاحصول انها يكون دفعة . ففى الآن الذى هو أول آنات اللاحصول ، لابد وأن يكون قد حصل فى حيز آخر ، ثم الكلام فيه كما فى الأول ، وحينئذ يرجع

<sup>(</sup>٨) المقابر: ص

حاصل الكلام الى أن الحركة عبارة عن حصولات متعاقبة فى أحياز متلاحقة . وهذا هو ألراد من قولنا : الحركة عبارة عن الحصول الأول فى الحيز الثانى ، وهذا كلام معقول مفهوم ، الا أنه يقوجه عليه سؤالان :

الأول : حصول الجسم في الحيز الثاني نهاية الحركة ومقطعها ، وانها الحركة هو انتقاله في الحيز الأول الى الحيز الثاني .

السؤال الثانى: هو أنه لو كانت الحركة عبارة عن هذه الحصولات المتعاقبة ، وكل واحد منها لا يقبل التسمة ، ولو كان الأمر كذلك لوجب أن يكون الجسم مركبا من أجزاء كل واحد منها لا يقبل التسمة ، وذلك يوجب المقول بالجوهر الفرد .

والجواب عن المسؤال الأول: انه لا معنى لانتتال الجسم من حيز الى حيز الا هذا الذى ذكرناه . وهو انه كان حاصلا فى الحيز الأول ، ثم صار حاصلا فى الحيز الثانى ، وليس بين هذين الحصولين فى هنين الحيزين متوسط البتة . وما ذكرتموه من أن الانتقال من الحيز الأول الى الحيز الثانى مغاير للحصول له فى الحيز الثانى ، فهو عمل الوهم الكانب والخيال الباطل . وذلك مها لا يلتفت الميه .

والذي يتوى هذا لكلام ويتطع مادة هذا الخيال: إنا نقول: انه حال كونه متحركا ، هل هو حاصل في حيز أم لا ؟ لم يكن حاصل في حيز البتة مع كونه متحيزا أو حجما ، فهذا عجيب ، وأن حاصل في حيز فهو حاصل في حيز غير معين ، والأول باطل ، لأن ما لا تعين له في نفسه فهو غير موجود ، وما لا يكون موجودا ، امتنع حصول الجسم فيه .

مشت : أنه حال كونه متحركا لابد وأن يكون حاصلا في حيز معين . وذلك يبطل تولهم : أنه حال كونه متحركا لا يكون حاصلا مي الحيز . ولهذا المحتقق قال المحتقون : الخروج عن الحيز الأول عبارة عن الدخول في الحيز الثاني .

واما الجواب عن السؤال الثانى وهو أنه متى كانت الحركة عبارة عن هذه الحصولات المتماتبة ، وجب أن يكون المقول بالمجوهر الفرد حقا : نهذا الكلام حق لا دانم له .

#### السالة الثانية

# في ( قبول الكم للزمادة والنقصان )

اعلم: أن تولنا: الكم يقبل الزيادة والنقصان ( هو ) بناء عسى أن الكهية عرض قائم بالجواهر . وقد عرفت في فصل قاطيفورياس: أن دلك لم يثبت بالدليل ، وأما الآن فانا نسلم هذا الأصل ، وننظر في هذا الفرع . قالوا: الحركة في الكم تقع على وجهين: احدهما: التخلخل والتكاثف . والمنانى: النبو والذبول .

اما النسوع الأول وهو التخلفل والتكاثف: نقسالوا: المراد من التخلفل: هو أن يزداد متدار الجسم من غير أن ينضم اليه من الخارج شيء ومن غير أن يحدث في داخله شيء من الفرج . والتكاثف هو أن ينتقص مقدار الجسم من غير أن ينفصل عنه شيء ، ومن غير أن يحسد في باطنه شيء من الاكتناز .

واحتجوا على صحة هذا المذهب: بامرين

الأول: قالوا: انه ثبت أن المتدار حال في مجل ، وأن ذلك المحل من حيث هو هو ، لا متدار له ولا حجمية له . وأذا كان كذلك كانت نسبة ذلك المحل الى جميع المتادير على السوية ، وكما يقبل القدر الكبير ، وجب أن يكون هو بعينه تابلا ، للقدر الصغير ، وبالمكس ، ولمتائل أن يقول : لا نسلم أن المقدار حال في محل ، ودلائلكم على ذلك قد سبق ابطالها . سلمنا ذلك ، لكن لا يلزم من هذا القدر صحة مطلوبكم ، وذلك لأن مقدار الفلك المين حال في هيولي (١) 

Hyle (١) نخاه مينا . فكذا هينا .

والثانى: قالوا: الماء اذا سخن مى الآنية المسدودة الراس ، مانها تنشق وماذاك الا أن مقدار الماء الذى كان مى داخل الآنية ازداد ، مانشقت الآنية .

<sup>(</sup>٩) هيولى بضم الهاء او هيولاتى بضم الهاء والياء ، وتترجم في الانجليزية بالشبح ،

ولمّائل أن يتول : لم طلتم : أن السبب ما ذكرتم ؟ ولم لا يجوز أن يكرن السبب نيه شيئا آخر مجهولا عندنا وعندكم ؟ أو نتول : لم لا يجوز أن يتال أن يتال أن اجزاء المارية والهوائية نفنت في جرم الماء ، فازداد جرم الماء لهذا السبب ، ولهذا المعنى انشتت الآنية ، أو نقول : لم لا يجوز أن يتال : الأجزاء المائية لما سخنت تصاعدت ، وذهب كل جزء منها التي جانب آخر ، غلما قوى هذا الممنى عرض انشقاق الآنية ؟

## ثم نقول : الذي يدل على فساد هذا الذهب وجوه :

المحجة الأولى: أنا بينا أنه يعتنع أن يكون المتدار حالا في محل ، بل هو جوهر قائم بنفسه فزواله يكون فناء لذلك الجسم المخصوص .

الحجة الثانية: ان نسبة المادة الى المقادير الصغيرة والكبيرة ، لما كانت على السوية ، كان بقاء الجسم على مقداره المخصوص ممكنا متساويا ، والمكن المتساوى لا يكون دائها ولا اكثريا . فيلزم أن يكون بقاء كل جسم على مقداره المعين غير دائم وغير أكثرى .

الحجة الثالثة: ان الآنية اذا كانت فسيتة الراس ، ثم مصصفاها وبالفنا في الحص ، فانها ربا انكسرت الى الداخل ، ومذهبكم أنها أنها انكسرت لأنه بالمص خرج بعض ما كان فيها من الهواء ، الى ان صساو بحيث لو خرجت البقية لزم الخلاء ، ولو كان التخلخل على الوجه الذي نكرتم ممكنا ، لوجب أن لا تنكسر القارورة البتة ، اذا مصصفا بعض ما كان فيها من الهواء ، فالقدر الباقي ينبسط ويصير داخل المتلورة بذلك المنبسط معلوه ، فاذا مصصفا مرة اخرى بعض ذلك المنبسط ، صسارت البقية منبسطة مرة اخرى ، وعلى هذا التقدير لا يلزم الخلاء البنة ، فوجب أن لا تنكسر القارورة البنة ،

المحجة الرابعة : ان الجسم اذا زاد متداره فانها يعلم أن التدر الزائد ذات قائهة بالنفس ، فالتول بان الزائد مجرد الصفة مكابرة عى البيهيات .

واما النوع الثاني من العسركة في الكم ، وهو النبو والنبسول ، مهمنا قد سلبوا أن النبو لا يحصل ، الا أذا أتصلت أجزاء الغذاء بالمنذي ،

وأن الذبول لا يحصل الاعند انفصال بعض الأجزاء عنه ، فأن كأن المراد. من هذه الحركة هو هذا الاتصال وهذا الانفصال ، فهذا معتول ، وأن. كان المراد غيره ، فهو غير معلوم ،

## المسألة الثالثة فى ( بيان الحركة فى الكيف )

اعلم: أن الحركة في الكيف هو مثل أن يظهر الضوء الفسعيف في المصبح ، ثم لا يزال يتزايد ويتوى الى أن يظهر المسسوء المكامل ومثل أن يأخذ الحصرم في الحموضة المي الحلاوة تليلا تليلا ، الى أن تحصل الحلاوة المكاملة .

واعلم: ان هذا وان كان كيا تالوه في ظاهر الأمر الا أنه في الحقيقة عبارة عن كيفيات متعاقبة وكل واحد منها فهو في نفسه لا بقبل الأشسد والأضعف . وبرهانه: ان المضوء اذا ازداد ، فهل حصل عند الازدياد شيء أو لم يحصل أ مان لم يحصل البتة فهو عند الازدياد كيا هو قبل الازدياد . هذا خلف . وإن حصل أمر زائد فهذا الذي حصل الآن ( هل ) هو عين ما كان حاصلا قبل ذلك أو غيره ؟

فالأول محال ، لأن الذى حدث الآن ما كان حاصلا قبل ذلك والذى. كان موجودا قبل ذلك كان حاصلا قبل ذلك نلو كان هذا الذى حدث الآن ، عين ما كان حاصلا قبل ذلك ، لزم أن يصدق على الشيء الواحد أنه كان حاصلا قبل ذلك وهذا محال .

ولها ان كان هذا الذى حدث الآن شيئا مفايرا لما كان حاصلا قبل فلك نهذا الذى حدث الآن له ماهية مخصوصة والذى كان حاصلا قبل فلك لمه ايضا ماهية مخصوصة . فهما ماهيتان حدثنا وتعقابنا . فثبت : ان هذا الذى ينلن به فى الظاهر أنه يتزايد ويتكامل تليلا قليلا ، فان معنام فى الحقيقة يرجع الى تعاقب ماهيات مختلفة فى آنات متعاقبة . وذلك أيضا يوجب المتول بالجوهر الذرد .

## المسالة الرابعة في ( جسم الفلك )

تد ذكرنا : أن الوضع عبارة عن الهيئة الحاصلة للجسسم بسبب ما بين تلك الأجرزاء الحاصلة فيه من النسب ، واذا عرفت هذا فنقول النلك جسم يمكن فرض الأجزاء الكثيرة فيه ، وحينئذ يكون لكل واحد من نلك الأجزاء نسبة مخصوصة الى سائر الأجزاء وايضا يكون لكل واحد من تلك الأجزاء نسبة مخصوصة الى الأمور الخارجة عنه فنقول الما النسب الحاصلة بين أجزائها فانها لا تبطل لما ثبت أن الخرق على الملك محال . وأما النسب الحاصلة بين أجزائها وبين الأمور الخارجة عنها ، فانها تتبدل بسبب حركة الملك على الاستدارة . ولا معنى للوضيع فائين النسبتين ، واذا حصل النبدل في المعلول .

وهذا هو اثبات الحركة مى الوضع .

#### \*\*\*

# واذ قد لغمنا الكلام ني هذه المباحث ، فلترجع الى تفسير الفاظ الكتاب :

اما توله: الحركة التي من كم الى كم تسمى حركة نبو وتخلفل ، ان كان الى نيتمسان ، كان الى زيادة ، وتسمى حركة نبول أو تكانف ، أن كان الى نيتمسان ، ما علم : أن عندهم الكم يتبل الزيادة والنقصان ، والزيادة تارة تكون بالتخلفل وتارة بالنبو ، وطريق الحصر أن يتال : ازدياد الكم أما أن يكون بسبب أنضمام شبى، من الخارج اليه وهو حركة النبو أولا بهذا السبب وهو حركة التخلفل ، وأيضا : انتقاص الكم أما أن يكون بسبب أنفصال شيء عنه وهو الذبول ، أولا بهذا السبب . وهو التكانف ، بسبب انفصال شيء عنه وهو الذبول ، أولا بهذا السبب . وهو التكانف . وأما توله : الحركة التي من كيف الى كيف تسمى استحالة مثل الاسوداد والابيضافن . ناعلم : أتا تد تكلمنا في وقوع الحركة في الكيف .

وههنا دتيقة لابد من الوقوف عليها ، وهى : أن السواد والبياض غير ، والاسوداد والابيضاض غير ، فالسواد والبياض من متولة الكيف ، والاسوداد والابيضاض هو الحركة ، فان الاسوداد عبارة عن صيرورة الجسم متصفا بالسواد ، بعد أن ثم يكن كذلك ، وهذه الموصوفية المخصوصة عى الحركة في السواد ، واتصاف الجسم بالسواد ، يكون أمرا مغايرا لمنفس السواد ، وهذا هو المراد من قوله ! مثل الاسوداد والابيضاض .

ولها توله : والحركة التي بن أين الى أين تسبى نقلة ، نهذا منه السارة الى أن هذه الحركة ليست عبارة عن المحصول في الأين الثاني ، وتسد عليت بل هي عبارة عن الانتقال بن الأين الأول الى الاين الثاني ، وتسد عليت با في هذا المتام بن الصعوبة .

ولها قوله والحركة الوضعية هي التي من وضع الى وضع ، والجسم في مكانة الواحد مثل الاستدارة على نفسه ، فهذا منه اشارة الى ما قررناه من اثبات الحركة الوضعية .

#### المسالة الخامسة

## فی بیان ان التفیے الذی یکون دفعة لا یسبی حرکة

## قسال الشسيخ : « وكل تفي دفعة ، فاته لا يسمى حركة »

التفسير : قد ذكرنا أن خروج الشبيء من القوة الى المنعل عندهم . قد يكون دنعة وقد يكون بالقدريج . فالأول يسمى كونا لما حدث وفسادا ، لما عدم . والثاني هو السمى بالحركة . وقد ذكرنا ما فيه من السؤالات .

# السألة السائسة

#### غی

## الفرق بين الحركة والتحريك والتحرك

قسال الشسيغ: « كل حركة تصسدر عن محرك من متحرك ، فهى بالقياس الى ما فيه تحرك ، وبالقياس الى ما عنه تحرك »

التنسيم: ظاهر هذا المكلم مشعر بأن الحركة اذا اخذت بالقباس الى المحرك ، فهى تحريك ، واذا أخذت بالقياس الى المتحرك عهو التحرك ، وهذا المكلم باطل ، و « الشيخ » نقل هذا الذهب فى النصل الأول من المتالة الثانية من السماع الطبيعي من كتاب « الشناء » عن قوم ثم بالمغ مى ابطاله ، ولا ادرى كيف اختاره فى هذا المكتاب أ

قال في « الشفاء )): « ثم من المشهور أن الحركة والتحريك والتحرك شيئ وأحد ) فاذا أخذت الحركة باعتبار نفسها كانت خركة ) وإذا أخذت بالقياس إلى ما فيه سمى تحركا وإذا أخذت بالقياس إلى ما فيه سمى تحركا وإذا أخذت بالقياس إلى ما عنه سميت تحريكا »

ثم انه بالمغ مَى ابطال هذا الكلام وأطنب .

وأنا أقول: الذي يدل على نساد هذا المذهب: أن التحريك عبارة عن كون الفاعل مؤثرا في وجود الحركة ، ومؤثرية الشيء في وجود الحركة مفايرة لننس الحركة ، ويدل عليه وجود :

الأول: أن مؤثرية الشيىء في شيىء آخر صفة لمؤثر ، وذلك الأثر ند يكون صفة للمؤثر .

الثانى: انه يصح ان نعتل ذات الأثر مع الشك فى أن ذلك المؤثر هل أثر فيه أم لا ، والملوم غير المشكوك .

الثالث : ان مؤثرية الشبيء في الشبيء نسبة مخصوصة بين ذات المؤثر وذات الأثر ، والنسبة بين الشيئين مفايرة لهما .

الرابع: ان المؤثرية في السواد ، والمؤثرية في البياض ، والمؤثرية في الجوهر : متساوية في كون الكل مؤثرية ، وخصوص كون الأثر سوادا وبياضا وجوهرا ، غير مشترك فيه ، فالمؤثرية مغايرة للأثر .

مثبت : أن المصركة غير التحريك . وبهذا الدلبل عينه يظهر أن الحركة غير المتحرك ، وهو تبول الحركة .

واعلم: أن هذه المسألة ضعيفة أيضا ، وحاصلها يرجع ألمي أن كون المؤثر ، وُثرا في الأثر وكون القابل قابلا للأثر ، هل هو نفس ذلك الأثر أولنا نبه أبحاث طويلة ، والذي ذكرناه كان غني هذا المختصر .

# المسالة السابعة في اقسام الحركات

قال الشسيخ: « كل محرك لتحرك فاما أن يكون قوة في جسم واما أن يكون شيئا خارجا وتحرك بحركته في نفسه ، مثل الذي تحرك بالماسة ، وينتهي المحركون والمتحركون في كل ترتيب الى محرك غير متحرك ، لاستحالة توالى اجسام متحركة يحرك بعضها لبعض الى ما لا نهاية له »

التفسيع: هذا النصل شديد الالتباس عندى . وتلفيصه بحسب المكن: أن يتال: كل متحرك غلابد له من محرك وذلك المحرك أما أن يكون توة موجودة غيه ، وأما بأن يكون شيئا مباينا عنه . ثم هذا المباين أما (أن) يجرك غيره بأن يتحرك أولا في نفسه ، ثم يحرك ذلك المتحرك ، مثل أنا أذا أردنا تحريك جسم باليد فأنا نحرك اليد أولا ثم بواسطة تحريك اليد ينحرك ذلك الجسم ، وأما أن يكون هذا المباين تحرك بأن لا يتحرك في نفسه ، غضرج من هذا التنسيم أتسام ثلاثة :

( اما ) التسم الأول ؛ فان « الشيخ » لم يتمرض اليه البتة ، وأما التسم الثانى ، فقد قال فيه : ان هذه الأشياء الى أن تتحرك أولا ثم تحرك غيرها ثانيا لابه من انتهاتها الى محرك غير متحرك ، والا لزم القول باثنات أحسام متحركة ، يحرك بمضها المعض الى ما لا نهاية له .

ولقائل أن يقول: لا يلزم من فساد القسم الثانى تعين القسسم الثانث ، بل متى فسد القسم الثانى ، بقى الحق ، اما القسم الأول أو القسم الثالث ، وذلك لأن الاقسسام المذكورة ثلاثة . ولا يلزم من فساد الواحد منها تعين الثالث لأن يكون حقا ، وأيضا : فهب أنه صسح هذا الكلام ، الا أنه لم يظهر عندى أن المغرض من ذكر هذه المقدمة تقرير أى المطالب أ فبقى هذا الكلام مهبلا غفلا .

### الفصل الثالث

في

# سيّان تسَاهِي الأبعت،

قال الشسيخ: (( لا يجوز أن يكون جسم من الأجسام ، ولا بعد من الأبعاد ، ولا خلاء ولا ملاء ، ولا عدد له ترتيب في الطبع: موجودا بالفعل بلا تهاية ، وذلك لأن كل غير متناه ، يهكن أن يغرض في داخله ، ويغرض أبعد منه في بعض الجهات حد آخر ، غاذا توهبنا بعدا يصل بين الحدين مختارا إلى غير المهاية ، لم يخل أما أن يكون ما يبتدى، من الحد الثاني لو أطبق في الوهم على ما يبتدى من الحد الأول لحاذاه وساواه ، ولم يغضل أحدهما على الآخر ، أو فضل وكل ما لو أطبق على شيء ولم يغضل عليه ، فليس باتقص ولا أزيد منه وكل ما هو مساو لما بعد عن الحد الثاني ، فهو أتقس مما هو مساو لما بعد عن الحد الأول ؛ فعكسون ما هو مساو لمنعه ، وان فضل فهو متناه ، والفضل متناه ، فالجبلة متناه في خلاه أو ملاء ، وهذا القول في الأعداد التي لها ترتيب في الطبع ، بل الأبهور التي لا نهاية وهذا القول في العدم ولها قوة وجود ، وكل ما يحصل منها في الوهسود بكون متناه في المدم ولها قوة وجود ، وكل ما يحصل منها في الوهسود

التعسيم : نقول : احتج « الشيخ » على تناهى الأبعاد ني هذا الكتاب بدليلين :

( البرهان ) الأول ( على وجوب تناهي الأبعاد ) :

هو ( هذا ) الذي نقلناه وتقريره : هو أمّا نفرض خطا لا نهاية له : خط ، فلنفرض غيه مقطما ، غهو من ذلك المقطع الى ما لا نهاية له : خط ،

ونضم اليه من هذا الطرف المتناهى شعرا آخر . نهو مع هذا الشعر الى ما لا نهاية له خط آخر . ولا شك أن هذا الثانى أزيد من ذلك الأول بهذا الشيء ، ثم ليطبق المناتص على الزائد من هذا الطرف المتناهى ، غان لم يظهر المفضل من الطرف الآخر ، لزم أن يكون الزائد مساويا لملناتص . وهو محال ، وأن ظهر المفضل ، غتد انقطع الناتص فيكون متناهيا . والزائد زائد عليه بشعر واحد وهو متناه . والمتناهى مع المتناهى متناه . فيلزم أن يكون الكل متناهيا . هذا تهام هذا البرهان .

فان قيل: السؤال على هذا الكالم من وجوه:

الأول : تطبيق طرف الجملة الزائدة على الجملة الناتصة ، لا يمكن الا بطريقتين :

احداهها: أن يحدث الفط الناقص حتى يصل طرفه ألى طرف الفط الزائد .

والقساقى: أن يدنع الخسط الزائد حتى يعس لل طسسرفه الى طرف الخط الناتص . لكن الجنب والدفع لا يعقل الا أذا كان الجسائب للجنوب عنه والمدفوع اليه ، متناهيا . لأن على تقدير أن يكون غيم متناه ، غليس هناك موضع غارغ حتى يدفع اليه أو يجذبه عنه . غثبت : أن هذا التطبيق لا يمكن الا بالجذب أو الدفع . غثبت : أنهها لا يعتسلان الا في الخط المتناهي . غثبت : أن هذا التطبيق لا يمكن فرضه الا أذا كان الخط المجذوب عنه والمدفوع اليه متناهيا . غلو أثبتنا كون الخط متناهيا بواسطة هذا التطبيق ، لذم الدور . وأنه غاسد .

السيؤال الثانى: مذهب الفلاسية: أن التفيوس الناطقية الفارقة عن الأبدان لا نهاية لها ، مع أن دليل الزيادة والنقصان حاصيل فيها . غان جبلة النفوس التي كانت موجودة تبل هيذا (الزمان) بمائة سنة التي عددا من جبلة النفوس التي هي موجودة غي هذا الزمان بمتدار العدد الذي حيدت من النفوس في هذه المائة سنة ، وحينئذ نتول : عيدد الجبلة الناقصة أن كل مثل عدد الجبلة الزائدة ، كان الزائد مسياويا الناقص . هذا خلف ، وإن كان اتل منه لذم أن يكون عدد الجبلة الناتصة

متناهيا ؛ والفضلة متناهية . فالجهلة متناهية . مع أنها عند الحكساء غير متناهية .

المسؤال التقالث: الحوادث الماضية من زمان الطوفان الى الأزل ، أقل من الحوادث الماضية من زماننا هذا الى الأزل ، بمقدار ما بين زمان الطوفان الى هذا الزمان ، وحينئذ تجرى تلك الحجة فيها ، فيلزم ان يكون للحوادث أول فيم متبول عند القوم .

السؤال الرابع: ان استبرار وجود الله من الأزل الى هسذا النمان الذى تحن فيه ، أزيد من استبرار وجوده من الأزل الى زمان الطوفان ، بما بين زمان الطوفان الى هذا المزمان ، وحيننذ تجرى تلك الحجة المذكورة فيه ، وذلك يوجب أن يحصل لدوام وجود الله تعالى اول وبداية سمالي الله عنه س

السؤال الخامس: ان تضميف الالف مرارا لا نهاية لمها ، اقل من تضعيف الالفين مرارا لا نهاية لمها ، وما كان اقل من غيره نهو متناه ، فيلرم أن يكون غير المتناهى متناهيا ، هذا خلف .

السؤال السادس: المدة التي انتضت من الأزل الى زمان الطونان ، أقل من المادة المنتضية من الأزل الى هذا الزمان ، بما بين زمان الطوفان الى هذا الزمان ، وحينئذ نذكر فيه طريقة التطبيق ، ويلزم أن يتال : المدة المنتضية من الأزل الى الآن ، يكون لها أول ، فيحون الأزلى له أول . هذا خلف .

لا يقال : المدة والزمان لهما اول عندنا . لأنا نتول : لا شك ان المبارى متقدم على العالم تقدما لا اول له . وذلك التقدم ليس الا بالمدة . لأنا لا نريد بالمدة الا امتداد الموجود ، وحينذذ يموه السؤال .

فان قالوا: عندنا البارى تعالى متندم على العالم ، لا بالدة الوجودة بل بالدة القدرة ، نتسول : هذا الكلام فاسسد ، وبتندير صسحته ، فالسؤال (۱) الذى ذكرناه باق .

إبا الأول غلان البارى لما كان متنبا على وجود العالم ، كان المتداد وجود البارى حاصلا تبل حصول العالم ، وكان المتداد عدم العالم حاصلا تبل وجود العالم ، وكان هذا الالمتداد محققا لا مقدرا ، والما أن بنتدير صحته ، غالسؤال باق ، وذلك لأن السؤال الذى ذكرناه يوجب أن يكرن لتلك المدة المقدرة أول ، وحينئذ يلزم حدوث ذات الله تعالى ،

السؤال السابع: صحة حدوث الحوادث ، لا اول لها . اذ لو كان لتلك الصحة أول ، لكان الحاصل تبل ذلك الأول هو الابتناع الذاتى ، فيلزم ان يقال: المالم انتقل من الابتناع الذاتى الى الابكان الذاتى . وهو محال . نثبت ؛ أنه لا أول لصحة حدوث الحوادث . ثم نقول : صحة حدوث الحوادث من الأزل الى الملومان ، أتل من صحتها من الأزل الى هذا الزمان بهتدار ما بين زمان الملومان الى هذا الزمان وحينئذ تعود نبه طريقة التطبيق ، فيلزم أن يكون لصحة حدوث الموادث أول ، مع أنا بينا أن ذلك محال .

السؤال الثامن: لننرض جبلة بتناهية من الأشياء . ونتول: جبلة معلومات الله سبحانه بدون هذه الجبلة المتناهية اتل من جبلة معلوماته مع هذه الجبلة المتناهية الا والنقص متناه ، والنفطة متناهية . نحبلة معلومات الله تعالى متناهية .

وهذا باطل بالإتفاق بين التكلبين والفلاسفة .

اما عند التكليين . فلأن بعلى انه تعالى غير بتناهية .

والها عند الفانسفة ، غلان الماهيات النوعية بملوبة لله تمالى بع إنها غير متناهية فان أحد أتسام الماهيات الطبائع النوعية المددية وهي غير متناهية .

<sup>(</sup>۱) فالذي : هامش ،

السؤال التأسع : معلومات الله تعالى ازيد من متدوراته ، مع انه لا نهامة لكل واحد منهها .

السؤال العاشر: صحة حسدوث الحوادث بن وقت الطوفان الى الأبد الذى لا آخر له أزيد بن صحة حدوثها بن وتتنا هذا الى الأبد الذى لا آخر له ونعيد فيه طريقة التطبيق ، فيلزم اثبات آخر لهذه المسحة ، وذلك بحال . لأنه لا يقول به أحد ، والا يلزم (٢) أن ينتلب الشيء عند حصول ذلك المقطع بن الامكان الذاتي ، الى الابتناع الذاتي ، وهسو بحال .

المسؤال المحادى عشر: لنأخذ المدد من الواحد الى ما لا نهاية له من مراتب الزيادات أيضا جملة آخرى ، ونقابل الرتبة الأولى من هذه الجملة بالمرتبة الأولى من تلك الجملة ، والثانية من هذه بالثانية من تلك ، وهكذا على الترتيب مان لم تظهر الفضلة كان الزائد مساويا لمناقص وان ظهرت لذم المتناهى مى آخر المراتب ، فيلزم أن يكون للمدد من جانب الزيسادة نهاية وذلك محال مى بديهة المقل .

السؤال الثاني عشر : الواحد نصف الاثنين وثلث الثلاثة وربع الأربعة . وهلم جرا اللي ما لا نهاية له من الأمول النسبية .

ثمُ تقول : لا شك أن مجَمِوع هذه النسب مع استاط عشر مراتب منها ، اقل من هذا ألمجموع بدون ذلك الاستاط ، موجب أن يكُون مجموع هذه النسب متناهية ، هذا خُلف .

### الجسنواب

لما السؤال الأول فجوابه: أن نقول: لا حاجة في التطبيق المذكور اللي الجذب والدعم بل يكفينا بناء الدليل على التطبيق بحسب الراتب المعقلية . وبيانه: أنا نقابل الشبر الأول من الجبلة الزائدة بالشبر الأول من الجبلة بالشبر الثاني من هذه الجبلة الناتصة والشبر الثاني من قلك الجبلة بالشبر هو الشبر هو الشبر مو الشبر الأول من تلك الجبلة ، عكذلك هذا الشبر هو الشبر الأول من قلك الجبلة ،

<sup>(</sup>٢) ولا : من

واذا عرفت هذا المتول: مرادنا من التطبيق المذكور هذا القدر . ومعلوم: أن هذا لا يحتاج في ثبوته إلى الجر والدفع ، وحينئذ نتول: اما ان المحصل في مقابلة كل مرتبة من المراتب المحاصلة في الجبلة الزائدة مرتبة تساويها في الجبلة الناقصة أو لا تكون كذلك ، فأن كأن الأول لمزم أن يكون المزائد مساويا للناقص ، وأن كأن الثاني نحينئذ تصير الجبلة الناقصة متناهية ، والفضلة أيضا متناهية ، فتكون الجبلة متناهيسة لا محالة .

ولقائل أن يقول: أنا أذا أخننا مراتب الأعداد من الواحد الى ما لا نهاية له ني طرف الزيادة جملة ، وايضا : أخننا مراتب الأعداد من الماشر الى ما لا نهاية له ني طرف الزيادة ، جملة أخرى ، ثم قابلنا الأول من هذا بالأول من ذاك والثاني من هذا بالثاني من ذاك ، نعلى هذا المتعديد يلزم التول بكون الأعداد متناهبة في طرق الزيادة ، وأن هذا محال ،

ولجيب أن يجيب فيتول: النرق بين البابين أن هبنا الأجسام التى لا نهاية لها لما كانت موجودة كانت الأشياء التى لا نهاية لها موجودة ، وحينئذ يحصل التطبيق بحسب المراتب في نفس الأمر . بخلاف مراتب الأعداد ، فانه لا وجود لها في الخارج ، وذلك ظاهر ، ولا في الذهن لأن الذهن لا يتوى على استحضار ما لا نهاية له على التفصيل ، واذا كان لا وجود لهذه المراتب غير المتناهية في الأعداد ، ولا (٣) جرم لا يحصسل التطبيق فيها في نفس الأمر ، لم (٤) يلزم تناهيها ، فظهر المرق .

(واما) السؤال الثانى: وهو المارضة بالنفوس الناطقة ، فجوابه: ان الحكماء تالوا: كل ماله ترتيب نى الطبع أو فى الوضع ، نعضول ما لا نهاية له مال ، وكل ما لا يكون كذلك ، نعخول ما لا نهاية له فيه محال ، وكل ما لا يكون كذلك ، نعخول ما لا نهاية له فيه غير ممتنع ، والنفوس الناطقة ليس فيها ترتيب لا فى الوضع ولا فى الملبع ، نظهر المعرق .

قال بعض التكليين: هذا الجواب على غاية الضعف ، لأن هذا الدليل مداره على حرف واحد ، وهو أن الجبلة الناقصة تنتطع حال ما تكون

<sup>(</sup>٢) لا : صن (١) نلم : ص

الجبلة الزائدة باتية ، وذلك يقتضى كون الجبلة الناتصة متناهية ، والفضلة اليضا متناهية ، نوجب أن تكون الجبلة متناهية . وهذا الحرف قائم ، سواء كان لتلك الجبلة ترتيب في الطبع — كبا في العلل — أو في الوضع — كبا في الأبعاد — أولا في الطبع ولا في الوضع — كبا في النفوس — وإذا كان وجه الدليل قائبا في الكل ، كان الضابط الذي ذكرتبوه عنا ضائعا .

# هذا منتهى ما وصل البنا في هذا المقام ٠

ونتول: هذا الضابط الذى ذكره الحكهاء معتبر جدا ، وتقريره: نه لما انطبق الشبر الأول من الجهلة الزائدة على الشبر الأول من الجهلة الناتصة ، استحال أن ينطبق الشبر المنانى من الجهلة الزائدة على الشبر الأول من الجهلة الناتصة ، لأنه لما تقابل الاول بالاول ، وجب أن نقابل النانى بالثانى ، حتى يكون التطبيق بحسب مراتب الأعداد حاصلا . وإذا كان كذلك وجب انتهاء الجهلة الناتصة الى الانتضاء والمدم .

# وهذا تقرير هذه الحجة في العدد الذي له ترتيب في الطبع •

وأما العدد الذي له ترتيب في الوضع (٥) • فكذلك أيضا • لأن الملول الأخير من الجملة الناتصة والثاني الثاني والثالث بالثالث • واذا كان الأمر كذلك ، فلابد من الانتهاء الى واحد حاصل في الجملة الزائدة ، لا يوجد في الجملة الناتصة ما يساويه في المرتبة • وذلك يوجب الانتهاء •

ولها الكثرة التى لا يحصل فيها ترتيب فى الوضع ولا فى الطبع و نهذا المنى غير حاصل فيه . لأنا اذا تلنا هذه الجبلة انقص من تلك الأخرى ، وكل ما كان أنقص من غيره نهو متناه . فان عنيبا بكونها متناهية انه تد حصل فى غيرها ما لم يحصل فيها ، فحينئذ يصير معنى كونها منناهية هو أنها أنقص من غيرها ، وحينئذ يصير الأكبر عين الأوسط فى هذا التياس ، وأن عنينا بذلك وجوب انتهاء الناقص الى مرتبة لا يبتى

<sup>(</sup>ه) الطبع: ص

وراءها غيرها . وهذا اتبا يعقل نيها له ترثيب في الوضع أو في الطبع ، فما لا يكون كذلك لا يحصل نيه هذا المعنى ، فان أردنا به سعتى ثالثًا ، غذلك غير مفتول .

نثبت : أن هذا البرهان انها يتم في العند الذي له ترتيب في الوضع أد في الطبع ، وما لا يكون كذلك ، فاته لا يجرى فيه هذا الكلم .

واما السؤال الثالث وهو المارضة بالحركات الماضية ، فجوابه: ان المحكوم عليه بالزيادة والنقصان اما كل واحد من الحوادث بوندن واما مجموعها ، والأول يرجب تناهى كل واحد من تلك المحوادث بونين نقول به بوالثاني محال ، لأن المحكوم عليه بالزيادة والنقصان ، بجب أن يكون موجودا ، لأن المعدوم المحض لا يبكن وصفه بالزيادة والنقصان ، ومجموع المحوادث لا وجود لها البتة لا غي الفارج ولا في الذهن ، أما غي المفارج فلأن الموجود في الخارج أبدا ، ليس الا الواحد ، وأما في الذهن غلاجل أن الذهن لا يتوى على استحضار ما لا نهاية له علي التفصيل ، فثبت أن المحموع الحوادث معدوم محض ، وثبت أن المعدوم المحض لا يبكن الحكم عليه بالزيادة والنقصان ، وهذا بخلاف الأبعاد ، غان جميع اجزائها موجودة ، بخلاف الملك ، غانه ثبت أن الملة يجب أن تكون حاصلة حال حصول المعلول ، غلا جرم لو غرضنا عللا ومعلولات تكون حاصلة حال حصول المعلول ، غلا جرم لو غرضنا عللا ومعلولات لا نهاية لها ، لكان الكل موجودا دفعة واحدة وكان يصبح الحكم على نظاير المنوق .

واما السؤال الرابع: وهو المعارضة باستبرار وجود الله تعالى . فجوابه: أن أستبرار وجود الله تعالى من الأزل الى الأبد ليس معنساه أعداد متوالية متعاقبة بل هو شيء واحد من جميع الوجوه بخلاف الأجسام فان كل جزء منها مغاير للجزء الأخر .

واما السؤال الخامس: وهو تضعيف الألف مرارا لا نهاية لها مع تضعيف الألفين مرارا لا نهاية لها م تضعيف الألفين مرارا لا نهاية لها م فجوابه: ان هذه الاعداد لا وجود لها في الخارج ولا في الذهن انها المحاضر في العتل اضافة معنى اللانهاية الى معنى التضعيف وذلك ليس فيه الا اضافة معنى الن معنى ، بخلاف

الأجسام والعلل ، فانها موجودة في الخارج .

ولما السؤال السادس ، وهو الدة المنقضية من الأزل ، غجوابه : ما تقدم من أن المحكوم عليها بأن الزيادة والنقصان ان كان كل واحد من اجزائها غهر مسلم ولا يضرنا ان كل واحد منها متناه ، وان كان مجموعها ، مذلك محال ، لأنه لا وجود لذلك الجموع .

وأما السؤال السابع: وهو صحة حدوث الحوادث من الأزل الى الآن ، فجسوابه: عين ما ذكرناه جوابا عن الحوادث الماضية .

واما السؤال الثامن : وهو الملهمات التي لا نهاية لَها ، خجوابه : أن العلم واحد ، وانمأ المتعدد في المتعلقات والنسب والاضافات ، وقد ثبت أنه لا وجود لها غي الأغيان .

وهذا هو الجواب بعينه عن سؤال الماومات والمقدورات .

واما السؤال المعاشر: وهو صحة حدوث الحوادث الى ما لا آخر له . فجوابه: ان الصحة الستتبلة لا وجود لها في الحال ، لا بحسب الآحاد ولا بحسب المجموع ، بخلاف المعلل والأجسام .

واما السؤال الحادى عشر ، والثانى عشر ... وهو سسؤال مراتب الأعداد ومراتب الإضافات ... فجوابه: ان هذه النسب والأضافات لا وجود لما في الأعيان ، فلا يصبح الحكم عليها بالزيادة والنتصان بخلاف الملل والأبعاد ، فانها موجودة ، فظهر الفرق .

هذا ما يمكن أن يتال من تقرير هذه الحجة ، والله أعلم بالحتسائق والأسرار .

#### \*\*\*

### ولنرجع الى شرح الفاظ الكتاب:

أما قوله : انه لا يجوز أن يكون جسم من الأجسام ولا بعد من الأبعاد ولا خلاء ولا عدد له ترتيب في الطبع مرجودا بالفعل بلا فهابة ، فاعلم : أن من الناس من أثبت أجسلها غير متفاهية ، وأما جمهور المتكلمين فقد أتفتوا على أنه لا نهاية

للاحياز الخالية خارج المعالم . وهذا البرهان كما يبطل القول بوجسود جسم لا نهاية له ، كذلك يبطل القول بوجود خلاء لا نهاية له على ما صرح الشيخ » به ههنا .

والعجب من المتكلمين: ان الخلق ( الكثير ) منهم يحتجون بهذا الدليك على تناهى الأجسام ثم يثبتون احيازا خالية خارج العالم ولا يعلمون أن هذا الدليل كما يبطل القول بوجود جسم لا نهاية له مكذلك يبطل القول بوجود خلاء لا نهاية له .

واعلم: أن اعتباد المتكلمين في الفرق بين البابين ( هو ) على حرف واحد . وهو : أنهم يتولون : الأجسام ذوات موجودة ، فيصبح وضعها بالتطبيق وبالزيادة والنتصان . وأما الأحياز الخالية فانها نفي محض وعدم صرف ، فكيف يعقل وصفها بالتطبيق وبالزيادة والنتصان ؟ واعلم : أن هذا الفرق ضعيف من وجهين :

( الوجه ) الأول: أنا لا نسلم أن هذه الأحياز الخالية : عدم محض وننى صرف وذلك لاتهم يصفون تلك الأحياز الخالية بصفات كثيرة ، هن مسفات وجودية ، ويدل عليه وجوه :

احدها: انهم يتولون المالم حصل في حيز مخصوص ويصح انتقاله من ذلك الحيز الى سسائر الأحياز الخالية ، ولولا أن كل واحد من تلك الأحياز متميز في نفسه عن الحيز الآخر ، والا لكان هذا الكلام محالا ،

وثانيها: انهم يصنون هذا الخلاء بالصغر والكبر والمساحة والمتداد ، فان البعد الذي بين طرفى الطاس ، أصغر مها بين الدارين ، والذي بين الدارين أصغر من البعد الذي بين المدينتين ، وذلك أصغر مها بين السهاء والأرض وذلك أصغر من الخلاء الذي لا نهاية له ، والذي يكون موصوفا بالصغر والكبر والمساحة والقدار ، فانه لا يكون عدما محضا .

وثالثها: انهم يدعون الضرورة بكون الأحياز النوتانية مغايرة لملاحياز التحتانية . وكذا التول على اليبين والبسار والتدام والخلف . والمدم المحض ، والنغى الصرف لا يحصل نيه هذا الامتياز .

ورابعها : هو أن هذه الأحياز مشار اليها بالحس ، ومتصدود البها بالحركة ، غان الجسم أذا أنتقل من حيز الى حيز ، فأحد ذينك المحيزين مطلوب ، والآخر مهروب ، وذلك أيضًا في العدم المحض محال ، فالحس كيف يسير إلى العدم المحض ؟

نثبت بهذه الوجوه: أن الخلاء الصرف أبعاد موجودة ، وأذا شت هذا ، بطل الفرق الذي ذكره المتكلمون وجزى الدليل الذكور في تناهى الخلاء .

والوجه الثانى فى بيان أن الغرق الذى فكره المتكلبون فاسد: هو أن نتول : هب أن هذا الخلاء عدم محض ، لكنكم مع ذلك تصغونه (١) بأنه غير متناه ، و ( تصغونه ) بالصغر والكبر ، وتحكيون عليه بالساحة والمتدار وتشيرون اليه بالحس . نتول : أن كونها معدومة ، لما لم بينع من وصفها بهذه الأوصاف ، فكذا كونها معدومة وجب أن لا يبنع من وصفها بصحة التطبيق بحسب المراتب . وأذا كان الأمر كذلك ، فحيننذ يجرى هذا الدليل فيه . فثبت أن الذى ذكره المتكلمون من المغرق بين الخلاء والملاء فاسد .

أما قوله: ولا عدد له ترتيب في الطبع . غاعلم: أن الأجسام والأبعاد الدر يحصل فيها ترتيب في الوضع ، وأما العدد الذي يحصل فيه ترتيب في الطبع ، فهو اشارة الى العلل والمعلولات ، ونحن قد بينا أن هذا الدليل انها يتم في هذين الوضعين ، فأما العدد الذي لا يحصل فيه ترتيب لا في الوضع ولا في الطبع ، فهذا الدليل لا يجزىء فيه ، وأما قوله ، لا يجوز أن يكون ذلك موجودا بالغمل ، فالمراد : أن البرهان الذكور انها يجرى في أعداد موجودة بالفعل ، فأما ما لا يكون كذلك ، فهذا الدليل لا يجزى، فيه ، وهو احتراز عن الحركات الماضية والدة المنسية والدة المستبلة ومراتب التضميفات ومراتب الأعداد ، وبالجملة : فاكثر الأمور المتى اوردناها في السؤال ، أجبنا (٧) عنها بأنها أمور غي موجودة في الأعيان ،

<sup>(</sup>٦) تصنون : ص (٧) وأجبنا : ص

ثم ان « الشيخ ه ابتدا بذكر البرهان نقال: ان كل غير متناه ، 

فيمكن أن يفرض نمى كله مد ، ويفرض أبعد منه حد آخر عمى بعض الجهات 

فاذا توهمنا بعدا يصل بين الحدين مجتازا الى غير النهاية ، لم يخل 

اما أن يكون ما يبتدىء من الحد الثانى لو أطبق على ما يبتدىء من الحد 
الأول لحاذاه وساواه ، ولم يغضل أحدهما على الآخر أو نضل .

واعلم: ان هذا الكلام ظاهر . وذلك لأن الخط الذى لا نهاية له ، الما من الطرفين معا ، واما من أحد الطرفين وحده . فانه يمكننا أن نغرض فيه نقطة ، فيكون ذلك الخط من تلك النقطة الى ما لا نهاية له خطا . ونضم اليه من هذا الطرف المتناهى شبرا آخر ، فيكسون هسذا الخط من طرف هذا الشبر الى ما لا نهاية له خطا آخر . فاذا أطبقنا في الوهم بين هذين الطرفين فاما أن يهتد الى ما لا نهاية له من غير أن يظهر التفاوت بينهما أص لا ، أو مع أنه يظهر التفاوت . والتمم الأول بظلل ، والا لزم كون الزائد مساويا للناقص . وذلك ،حال . وهسذا المقدر من البيان كاف في أبطال هذا القسم ، الا أن « الشبخ » بالغ في أبطال هذا القسم وقال : كل ما لو أطبق على شيء رلم يفضل عليه ، الماخوذ في الحد الأول من غير تفاوت لكان مساويا له من غير زيادة ونقصان . لكن الماخوذ من الحد الأول ، فيلزم الكن الماخوذ من الحد الأول ، فيلزم النه يكون المساوى للشعىء انقص منه . وذلك محال .

واما قوله: وان غضل غهو متناه ، غالجملة متناهية . غالمراد: أنه لا ثبت أنه لابد وأن ينقطع طرف الخط الناقص ، غنتول: أنه متناه والفضلة أيضا متناهية والمتناهي مع المتناهي ، فيكون الكل متناهيا . وهو المطلوب ، وأما قوله : بل الأمور التي لا نهاية لها هي غي المعم ولها قوة وجود وكل ما حصل منها في الوجود يكون متناهيا ، غاعلم : أن ظاهر الكلام فيه سؤال ، وهو أن المعم نفي محضى ، فكيف يقال : الأمور التي لا نهاية لها هي في المعم ؟ والحكماء أشد الناس انكارا على من يقول : المعم شيء. وظاهر هذا الكلام أنها يستقيم على هذا الذهب .

أبا من ينكر كون المدم شيئا ، فكيف يليق به هذا الكلام ؟ وجوابه : ان المراد من هذا الكلام : ان صحة حدوث الحوادث لا ننتهى الى حد لا بننى الصحة ويحصل الامتناع ، فعبر « الشيخ » عن هذا المعنى بهذه العبارة . وبعد الوقوف على المعنى ، فلا مشاحة في العبارات ، وهسذا آخر الكلام في هذا البرهان (٨)

#### \*\*\*

البرهان الثاني على وجوب تناهى الأبعاد:

قسال الشسسيخ: «لسو كان بعد غير متناه في خسلاء او ملاء ، لكان لا يمكن أن تكون حركته مستديرة ، فاذا أذا أخرجنا من مركزها خطا الى المعيط ، بحيث لسو أخرج في جهة قاطع خطا مغروضا في البعد غير التناهى على نقطة ، فانها أذا زالت تلك النقطة عن محاذاة المقاطمة الى السامة ، أذا صارت في جهة أخرى ، فيصير بعدان ، كان المركز مسامتا بها شيئا من ذلك الخط ، غير مسامت الشيء منه ، ثم يعود مسلمتا ملابد من أول نقطة تسامت في ذلك الخط وآخر نقطة تسامت عليها ، الكن أي نقطة فرضناها على خط غير متناه ، فانا نجد خارجا نقطة لخرى يكتنا أن نصلها بالمركز ، فيكون القطع الحاصل أذا بلغته النقطة صار مسامتا قبل أول ما سامتته أو بعد أخر ما يسامت ، لكن الحركات المستديرة ظاهرة الوجود ، فالأبعاد غير () المتناهية مهتمة الوجود »

المتنسسي : تترير هذا الدليل ان يتسال : لو كان وجسود بعد غير بتناه بمتولا ، المنافرض خطا لا نهاية له ، ولننرض كرة خرج من مركزها خط متناه ، مواز اذلك الخط غير المناهى ، فاذا تحركت الكرة بحيث يصير ذلك الخط الموازى مسامتا ، منعول : انه ما كان مسامتا ثم صار مسامتا . وهذه المسامتة امر حادث ، فنى الآن الذى هو أول آنات حدوث المسامتة لابد وان يصير مسسامتا لنتطة معينة لكن نرضنا أن ذلك الخط غير متناه ، فيمتنع من ذلك أن كل نقطة فرضناها فى الخط غير المتناهى ، وحكينا بأن تلك النتطة هى أول

<sup>(</sup>٨) الغير: ص . (٩) الغير: ص

نتطة المسابقة ، مع تلك المنطقة التي غرضنا أنها أول نقطة المسلبةة . فاذا غرض أن ذلك الخط ، غير متناه ، وجب أن يحصل فيه نقطة المسابقة ، وأن لا يحصل ذلك ، وهذا جمع بين المنتيضين ، وهو محال ، فثبت : أن ذلك المخط غير متناه ، يغضى المي الحال ، فوجب أن بكرن ذلك الفرض محالا .

# فان قبل : ما البرهان على أن المسامنة مع النقطة الفوقائية تحصل قبل المسامنة مع النقطة التحتانية ؟ قلنا : برهانه مبنى على مقدمتين :

المقدمة الأولى: انه اذا كان الخط المتناهى الخارج من الكرة موازيا لذلك الخط غير المتناهى ، فاذا استدارت الكرة ، انتتل ذلك الخط من الموازاة الى المسابنة ، ثم لا تزال ثلك الكرة تستدير وتنتتل تلك المسابنة من نقطة الى اخرى ، الى أن يمسير ذلك الخط تائبا على الخط الذى هو غير متناه ، وذلك ظاهر .

والمقدية الثانية : هى أن « أوتليدس » ذكر مى مصادرات المتالة الأولى من كتابه : أن لنا أن نصل بين كل نقطتين بخط مستقيم . وأذا كان كذلك غلا نقطة يمكن مرضها مى الخط غير المتناهى ، الا ويمكنذا أن نصل بينها وبين مركز الكرة بخط مستقيم .

واذا عرضت هساتين المتدبتين > منتول: ان ذلك الخط التناهى اذا زال عن الموازاة الى المسابقة > ماذا سابت نتطة > انطبق على الخط الواصل بين تلك النتطة وبين مركز الكرة ويكون انطباته على الخط الواصل بين النتطة المنوتانية وبين المركز قبل انطباقه على الخط الواصل بين النقطة التحتانية وبين المركز.

ومن اراد أن يشاهد ذلك ، عليشكك ، حتى يجد ما ذكرناه محسوسا . ذلك يدل ( على ) أن المسابقة مع الذقطة الفوتانية ، تكون متندمة على المسابقة مع النقطة التحتانية .

ولقائل أن يقول : هذه الحجة بأن تدل على أنه لا نهاية للأبعاد ، أولى ، وبياله : أن أعظم الخطوط المستتبعة هو محور العالم ، فلنفرض

الكرة التي فكرتبوها ــ وهي غير كرة المالم ــ خرج من مركزها خط مواز لذلك المحور ماذا دارت الكرة حتى صار طرف هذا الخط التناهي بسامنا لطرف هذا المحور ، نقد حدثت زاوية بسبب ميل هذا الخط عن تلك الموازاة. الى هذه المسامنة . ولا شبك أن تلك الزاوية مابلة للتسمة مالخط الخارج على زاوية المبيق ملها ، يكون طرفه مسامنًا لا محالة لنقطة ، نوق محور المالم . وذلك يدل على ما تلناه . ثم قالوا : ومها يدل على ذلك : إنا لو مرضنا انفسنا واتفين على طرف العالم الجسماني ، غان بديهة عتلنا تحكم حكما جزما بأنا في هذه المحالة لم نبيز بين تدامنا وخلفنا ويبيننا ويسارنا ، ولا يهكننا أن نشكك أنفسنا في هذه القضية ، كما أنا يهكننا أن نشكك انفسنا مى سائر البديهيات ، ملو جاز الطمن مى احد الجزمين ، لجاز في البنية . وحينئذ لا يمكن الحكم بصحة البديهيات ، لا جرم جزم العقل بها ، بل لابد من تصحيحها بالدليل ، لكن الدليل موقوف على البديهيات ، فيلزم الدور أيضا ، فاتا لما عرضنا على عقولنا هذه المقدمة الني ذكرناها ، وعرضنا أيضا على عنولنا هذه المتدبات التي بنها بكنتم هذين الدليلين ، وجدنا هذه المتدمة أتوى عند النطرة الأولى في العتل السليم الذى لم يتشوش بسبب اعتياد المحاولات والالف بتكثير الشكوك والشبهات .

وكذلك غلن الذين بقوا على النطرة الأولى ، يحكمون بصحة هده المتدبات ، ولا يكادون يحكمون بصحة تلك المقدبات ، فعلمنا : أن هده المقدمة أولى بالمقبول من تلك المقدمات .

#### \*\*\*

قال الشبيخ: « واذا كانت الأبعاد مصدودة ، فالجهات محدودة فالجهات محدودة فالعالم وتناه ، فليس للعالم خارج خالى • واذا لم يكن خارج لم يكن له شيىء من المخارج ، فالبارى نعالى والروحانبون من الملائكة وجودهم عال عن المكان ، وعن ان يكونوا فى داخل او خارج »

المتفسسير : من أجل أنه لما ثبت أن الأبعاد متناهية ، المتفع أن يحصل ورا، تلك النهاية شيىء من الجهات . وأذا ثبت أنه سبحانه وتعالمي

بنره عن الحيز والجهة ، لأنه لو كان في الجهة لكان ابا أن يكون داخل المالم أو خارجه . والأول باطل ، والا لزم أن يكون حالا في هذه الأجسام أو محلا لها ، وذلك محال ، والناني باطل ، لأنه ثبت : أنه لا جهة خارج المالم ، فابتنع حصول شيىء في جهة خارج العالم ، ولا بطل القسمان ، ثبت : أنه سبحاته ليس في شيىء من الجهة .

## القصل الرابع في

# بيان أن الجهات لَاتتحدَّد إلا بالمحيط والمركز وتناريع هذا الباب

المتصود من هذا النصل: بيان أن الجهات لا تتحدد الا بالمهيد والمركز.

ولتد جاء أول هذا المصل من هذا الكتاب بعبارة معتدة . وأنه أدى أن الأولى أن أعبر عنها بالعبارات المنهومة التى ذكرها مى سائر كتبه . فاتول : الجهة شيىء موجود ، بعليل أنه متصد للمتحرك أو متعلق الإشارة المحسية ، وكل ما كان كذلك مهم موجود . ثم نقول : وهى من الهجودات المحسوسة بعليل : أنها متعلق الإشارة المحسية ، ثم نقول أيضا : وهى المحسوسة بعليل : أنها متعلق الإشارة المحسية ، ثم نقول أيضا : وهى المتحرك اذا وصل الى نصف ذلك هد غير منتجركا ، عان قلنا أنه متحرك بعد الى الجهة ، عالجهة وراء المنتسم ، وأن تلنا : أنه يتحرك عن الجهة ، مالجهة هى ذلك المنتبم ، وما وراء خارج عن الجهة .

وههنا آخر الوضوع الذي غيرنا فيه لفظ الكتاب . وبعد ذلك فانا نذكر لفظ الكتاب وتفسيره بتعي الإيكان :

#### \*\*\*

مسال الشميخ « كل جهة فهى نهاية وغاية ويستحيل ان تذهب الجهة في غير النهاية ، الذلا بعد غير متناه ، واذ لو لم يكن البها اشارة

لا كان لها وجود ، واذا كان اليها اشارة فهى حد ، ليست وراء ذلك ، ولو كان حد ما امعلت اليه الجهة ، لم يحصل ، لم تكن الجهسة موجسودة لشيء كه

التفسيسي المدعى : أن المجهة حد وطرف ، لا يتبل التسبة . و « الشيخ » احتج على صحة هذه التضية من وجهين :

الأول: انه يستحيل أن تذهب الجهة الى غير النهاية . لما ثبت أن القول بوجود بعد غير متناه محال . بل لابد لكل بعد من طرف وحد وقد يكرن ذلك الطرف هو الجهة في الحتيتة .

والثانى: انا أثبتنا الجهة بطريتين:

أحدها: كونها متملق الاشارة الحسية . وكونها متملق الاشارة الحسية يقتضى كونها حدا لا ينتسم . لأن ما لا نهاية لامتداده ، فان الحس لا يتناوله . فكون الجهة متملق الاشارة الحسية ، يتتضى كونها في ذاتها طرفا لا ينتسم ، وحدا لا ينتسم . وهذا هو المراد من توله : واذ لم يكن اليها اشارة ، لما كان لها وجود .

واذا كان اليها اشارة ، فهي حد ليست وراء ذلك .

والطريق الثانى من الطريقين اللذين بهما حكمنا بشوت للجهة: ان الجهة تكون مقصد المتحرك . بمعنى : أن المتحرك . يطلب الوصول اليه والحصول فيه . ولو كانت الجهة غير متناهية ، لامننع كونها كذلك ، لأن الوصول الى غير المتناهى والانتهاء اليه محال . وهذا هو المراد من قوله : لو كان حد ما أمعنت اليه الجهة ، لو لم يحصل له حد ونهاية ، لم يكن الموصول اليه مطلوبا بالحركة ، علم يكن متصدا للمتحرك ، علم تكن المجهة موجودة الشيىء . وهذا هو تفسير هذه الألفاظ بقدر الامكان .

#### 安安会

قسال التسسيخ: « فالعلو والسفل وما أشسبه للك محدودة الأطراف ، ولا محالة أن حده بخاد أو ملاء ، وستملم أنه لا خسلاء فهو الن ملاء ، وما بحد الجهة قبل الجهة ، فلو كانت الجهات تتحد باجسام

كثيرة ، لكان السؤال باقيا في اختلاف احوالها ، بل يجب ان تكون الجهات منحدة بجسه واحد ، ليكون غاية ابعد والقرب مله محدودين ، فان الاجسام التي تحتاج الى جهات متحددة ، تحتاج الى تقدم وجود هذا الجسم لها ، وان تكون اختلاف جهاتها بالقرب منه والبعد عنه ليس في جانب دون جاتب منه ، الد لا تختلف جوائبه بالطبع ، فيجب لذن أن تكون حاله في اثبات الجهة مركز أو محيط ، لكن المركز يحدد القرب ولا يحدد البعد ، لأن المركز الواحد يصلح مركزا لدوائر مختلفة القرب ولا يحدد البعد ، لأن المركز الواحد يصلح مركزا لدوائر مختلفة كلايماد ، فيجب أن يكون على سبيل الحيط ، فان المحيط الواحد ، كيا يحدد القرب منه ، كذاك يحدد المعد منه ، وههو المركز الواحد المعين »

التنسسي : لما ثبت بالدليل الذي ذكرناه : أن الجهات اطسواف وحدود غير قابلة للتسبة ، نقول : هذه المحدود ، أما أن تغرض في المخلاء ، أو في الملاء .

## لا جائز أن تفرض في الخلاء لوجهين :

احدهما : أن التول بالخلاء باطل - على ما سياتي -

والثانى: أن الخلاء بعد متشابه الماهية . وكل ما كان كذلك ، امنتع أن تغرض فيه هذه الحدود بالطبع .

فثبت: أن هذه الحدود أنها تغرض في الملاء . فنتول : ذلك أما أن يكون جسما وأحدا ، أو أجساما كثيرة ، والثاني باطل ، لأن تلك الأجسام أما أن تكون متباينة ، أو متداخلة ، ويمتنع أن تكون متباينة ، لأن على هذا المنتدير ، يكون كل وأحد منها مختصا بجانب معين من الآخر ، فتكون تلك الجوانب والأحياز ، محسدودة على بعد معين من الآخر . فتكون تلك الجوانب والأحياز ، محسدودة تلك الجهات استحتت حصول تلك الأجسام فيها ، فيكون تخصيص تلك الجهات بتلك الخواص ، متنعا على حصول تلك الأجسام فيها ، ومحدد الجهات لابد وأن يكون معتما في الوجود في حصول تلك الجهات . وأما أن كانت تلك الأجسام الكثيرة متداخلة ، كان الحيط كافيا في ذلك

التعديد . وأما المحاطبه نيتع حشوا نى هذا البلب . نثبت : أن الجسم المحدد للجهات لابد أن يكون واحدا . ونتول : هذا الجسم الواحد أنما يوجب تحديد الجهات على سبيل أن يكون محيطا .

ثم نقول : اختلاف الجهات ، اما أن يحصل لاختلاف أجزاء الحبط ، او لا لهذا السبب ، والأول باطل ، لأنا سنتيم الدلالة بمد هذا على أن المحيط يجب أن يكون متشابه الطبيعة والماهية ، نيستحيل أن يكون أحد أجزاله مخالفا للآخر ، ولما بطلت هذه الأسسام ، ولم يبق الا أن هسذا المجسم الواحد ، انها أوجب تحديد هذه الجهات ، سبب أن الحيط كما يحدد المترب منه ، فكنلك يحدد البعد منه ، الا أن غاية البعد عنه هسو الركز ، ومركز كل كرة نقطة معينة .

واعلم: أن العيب في هذه الحجة ( هو ) كون التنسيم غير منحصر في النفي والاثبات . والضبط الذي ذكرناه ( هو ) اقصى ما يبكن ذكره . ومع ذلك غالتنسيم غير يتيني .

واذا عرفت هذا الأصل ، فاعلم : انه يتفرع عليه مسائل : المسألة الأولى

#### في

## ان الحركة المستقيبة مبتثمة على هذا الحدد

قسال الشسيخ : « يجب أن يكون هذا الجسسم غير منساري لموضعه ، والا فيحتاج الى جسم آخر ، تتحد به الجهة التى يحلساج اليها ، اذا أعيد الى موضعه بطبعه أو غير طبعه ، فاذن لا يكون الجسم بهذا حركة مستقيمة ، لا بالقسر ولا بالطبع »

التنسير : الدليل على أن الحركة المنتنية بمننمة على هذا الجسم الذي هو الجسم المحدد للجهات ... هو : أن الحركة المستنيمة أنها نحصل ( أذا كان ) هذاك حيز متروك ، وحيز آخر مطلوب . وهذا المعنى أنها يحصل أذا كان كل وأحد من الحيزين مختصا بخاصة ، لأجلها كان

كذلك . ولا يجوز أن يكون ذلك السبب هو منا المجتم المايق ، لأن تلك الخاصية لما بتيت بعد منارتة هــذا الجسم ، امتنع كونها ممللة بهذا الجسم ، فوجب أن يكون السبب جسما آخر ، فالجسم الذي فرضها انه هو المحدد للجهات ( يكون هو ) ليس بمحدد للجهات ، هذا خلف ،

نثبت: أن هذا الجسم لا يقبَلُ الحركة المستقيمة ، لا بالقسر ولا بالطبع .

# المسالة الثانية

# بيان احوال الأجسام السنتيمة

الحركة ، بالنسبة الى هذا الجسم

قــال الشــيخ : ﴿ وَالْجِسَامِ الْمُنْتَبِةُ الْحَرِكَةُ ، فَانْهِا تَعْتَاجُ الْى جَهْتَ ، وَتَكُونَ جَهْلُهَا مَثَلَقَةً بَالْإِياسَ اللهِ ، فَهَا مَا بِلْخُلُ لَحُوهُ ، فَيْكُونَ مِنْحَرِكًا عَنَ الوسطُ الَى الْحَيْطُ ، وَمِنْهَا مَا يَلْخُلُ بِالْمِسِدِ ، فَيْكُونَ مِنْ تَحْوِلُ الْحَيْطُ الَى الْمُرْكُرُ ﴾ مُنْكُونَ مِنْ تَحُو الْحَيْطُ الَى الْمُرْكُرُ ﴾

التنسيسير: الأجسسام المستتية الحركة تسمان: منها ما يتوجه من المركز الى المحيط — وهى الأجسام الخنينة الصاعدة — ومنها ما يتوجه من المحيط الى المركز، وهى الأجسام النتيلة الهابطة.

## व्यापा वर्गन्ता

#### غى

## بيان ان هذا الحدد بجب ان يكون بسيطا

قال الشمسيخ : « ولا يجوز أن يكون هذا الجسم مؤلفا من لجسام ألقم منه ، فانها حينئذ تكون قابلة للحركة المستقيمة ، وحينئذ تكون محتاجة الى جهات محصسلة ، فتكون الجهات موجودة دون وجود هذا الجسسم

التنسير: لو كان هذا الجسيم مركبا من اجسام مختلفة الطبائع . لكان حال تركبه عن تلك البسائط يكون كل واحد منها متحركا . على الاستقامة ، ولكان حال انحلال تلك الأجزاء ، وتنرقها يكون كل واحد منها متحركا على الاستقامة . لكتا بينا نى المسألة الأولى : أن الحسركة المستقيمة مبتنعة عليها .

ولقائل أن يقول: لم لا يجوز أن يقال: أن تلك الأجزاء ، وأن كان كل وأحد منها مخالفا للآخر ، في ماهيته وحقيقته ، الا أن كل وأحد منها ينتضى لذاته أن يكون متصلا بالآخر ، أتصالا لا يقبل الإنتراق . وعسلى هذا التندير لا يلزم من تركيبها صحة الحركة المستقيمة عليها ؟

وعندى: أن الأولى أن يقال (١) فى هذا الباب على وجه آخر (٢): لو كان جرم النلك مركبا ، لانتهى تحليل ذلك التركيب الى أجزاء ، يكون كل واحد منه على نفسه بسيطا ، ولو كان كذلك ، لكان شكل كل واحد من تلك الأجزاء كرة ، ولو كان كذلك ، لكان عند اجتباعها يحصل الخلاء ، لكن الخلاء محالا ، فكان القول بتركيب النلك محالا .

فان قالوا : فهذا السؤال وارد ايضا على القول بأن الثلك ( كان ) بسيطا . لأن الأجزاء المفترضة فيه ، يكون كل واحد منها بسيطا . فوجب أن يكون شكل كل واحد منها هو الكرة . وحيننذ يعود المحذور المذكور .

نتول: هذا غير وارد علينا ، لأن الغلك كان بسيطا واحدا نى ذاته ، كما هو عند الحس ، بناء على القول بان الجسم غير مركب من الأجــزاء التمين لا تتجزا ، واذا كان الأمر كذلك ، محينئذ تقتضى طباع ذلك الجسم الواحد ، أن يكون شكله هو الكرة ، ثم بعد حصول شكل الكرة فى ذلك المجموع ، انه تفرض فيه الأجزاء لكن حصول الشكل الكرى لذاك المجموع ، يمنع من حصوله لكل واحد من تلك الأجزاء المفترضة بعد ذلك ، فهذا له

<sup>(</sup>١) يقول : ص

<sup>(</sup>٢) آخر وهو أن يتال : لو كان ٠٠٠ الغ : ص

عانق ومانع ، ويسبب أن حصول الجزء متأخرا على حصول الكل بالمرتبة .

وهذا بخلاف ما اذا كان النلك مركبا من أجسام مختلفة الطباع 6 لأن على هذا المتعدير يكون حصول الجزء متعدما على حصول الكل بالرتبة 6 فلا يمكن تقرير الوجه المذكور فيه ، فظهر الغرق البابين

واعلم: أن هذا الفرق مبنى على أن الجسم البسيط شيء واحد في نفسه . وأن التفريق احداث للاثنينية . لا أنه عبارة عن تبعيد المتجاورين . وسنبين في أمثلة الجزء الذي لا يتجزأ : أن هذا القول باطل . فكسان هذا الفرق المبنى عليه أيضا باطلا .

واعلم: أن ظاهر الكلام (عند) المنجبين (٣) يدل على أن الملك مركب من أجزاء مختلفة الطباع ، وذلك لأن عندهم طباع البروج مختلفة ، بدليل (أن) أثر الكواكب في بمضنها ، بخلاف أثره في الآخر ، واختلاف اللوازم يدل على اختلاف المزومات .

ولقائل أن يجيب عنه فيتول : لا يبعد وجود كواكب منفيرة غير محسوسة ، تكون مركوزة في فلك البروج ، وتختلف آثار هذه الكواكب المحسوسة بسبب انضمامها الى تلك الكواكب الصفيرة وهذا محتبل .

#### \*\*\*

## والرجع الى تفسير لفظ الكتاب:

اما قوله: ولا يجوز أن يكون هذا الجسم مؤلفا من أجسام أقدم منه . فهذه هي الدعوى .

وأما توله: مانها حينئذ تكون تابلة للحركة المستتبعة ، فهذا هو الدليل الذي ذكرناه ، وهو أنها لو كانت مركبة ، لكانت قابلة للحسركة المستتبعة ، ثم ههنا بحث ، وهو أن قوله : ولا يجوز أن يكون هذا الجسم مؤلفا من أجسام أتدم منه ، أن كان المراد من هذا التتدم : التقدم الزمائي ،

<sup>(</sup>٣) انظر في علم النجوم ما كتبه الامام فخر الدين الرازي في كتابه النبوات وما يتعلق بها وهو من كتب كتابه الكبير المسمى بالطالب المالية من العلم الالهي . ولنا كتاب يسمى بعلم السحر بين المسلمين واهل الكتاب ، في مكتبة الثنافة الدينية بالتاهرة .

فالحركة المستقية لازمة . لأن التقدم الزماني انها يحصل لو كانت ظك الأجزاء في مركبة ، ثم انها تركبت على الشكل الفلكي ، ولو كان الأمر كذلك ، لكان القول بالحركة المستقية لانها ، لا محالة ، اما اذا كان المراد بهذا التقدم حاو التقدم بالطبع والرتبة ، وهو أن تلك الأجازاء مختلفة في الماهية ، الا أنها لماهياتها تقتضي أن يكون البمض ملتمان بالمبعض ، على الوجه الذي يحصل من مجبوعها شكل الفلك ، عملي هذا المتقديد لا يكون القول بالحركة المستقيمة لازما — على ما قررناه —

وأما توله بعد هذا : « نتكون هيئنذ محتاجة الى جهات تكون محصلة ، نتكون المجهات موجودة دون وجود هذا الجسم وتبل تركيبه » هذا خلف .

واعلم: أن هذا مكور ، لأن المتصود : بيان لنه لو جازت المركة الستتية عيها ، لكانت الجهات متحددة ، لا بهذا الجسم ، بل بجسم آخر ، وهــذا عينما نكره نمى المسالة الأولى ، فيكون ذكره تكريرا من غير مائدة .

# الفصل الخابس في

# أحكام الأجسام البسيطة والمركبة

قــال الشــــيغ: « واعلم: ان كل جســم اما بسيط ــ أى غير مركب من اجســام مختلفة الطباع ــ واما مركب منها • والأجســـام البسيطة قبل الأجسام الركبة »

المتسمر : المتسمود بن عدد هدذا النمسل : شرح خواص الأجسام البسيطة ، وتبل الكوض نيها ؛ نانه يجب تنسير الجسم البسيط ، ننتول : الجسم ابا أن تكون حتيتته أنها تتولد بن اجتباع أجسام ، بكون كل واحد بنها بخالنا للآخر في صفته وطبيعته ، وابا أن لا يكون كذلك . مالأول هو المركب ، والثاني هو البسيط .

واذا عربت هذا ، غلنشرع الآن في ذكر خوامن الأجسام البسيطة : المسالة الكيلي

#### غي

#### بيان ان لكل جسم يسيط حيزا طبيميا

قسسال الشسسيخ : « كل جسسم بسيط ، فائه لو ترك وطباعه غير مقسور ، لاختص بحيز ، فاما أن يكون عن طبعه أو عن غير طبعه ، لكنا قلنا : ليس عن غيره ، فهو عن طبعه »

التنسسير : كل جسسم بسسيط ، غانا اذا غرضناه خاليا عن كل ما يصبح كونه خاليا عنه ، غانه لابد له من حيز معين ، وجهة معينة ، ولابد له من سبب . وذلك السبب اما طبيعته المخصوصة ، أو غيرها ،

بوالثانى باطل . لأنا في هذا الفرض قد أزلنا كل الموارض الفارقة . فيقي أن يكون السبب هو الأول .

ولمتائل أن يتول : كما أن ذلك الجسم ، اختص بالحصول في ذلك الحيز المعين ، مكذلك اختص بالطبيعة التي توجب حصوله في ذلك الحيز ، فان وجب تعليل الحصـــول في الحيز المعين بالطبيعة ، وجب تعليل الاختصاص بتلك الطبيعة ، بطبيعة أخرى ، ولزم التسلسل .

فان قلتم: الأحوال السابقة على حصول هذه الطبيعة ، هى التى أعدت هذه المادة لتبول هذه الطبيعة بمينها ، فلم لا يجوز ايضا أن يقال : الأحوال السابقة على حصول هذا الجسم نى هذا الحيز ، هى التى أعدت هذا الجسم لأن يحصل فى هذا الحيز المين ؟ وايضا : فالقطرة المينة بن الله البعد بحيز ممين من أجزاء كلية الماء ، وما ذلك الا لأن الأحوال السابقة ، أعدت تلك القطرة للجصول فى ذلك اللهي المين من أجزاء كلية حيز الماء ، فلم لا يجوز مثله فى كلية الماء أن يكون كذلك ؟

والذي يحقق قلك هها: ان جباعة من الحكياء . تالوا: ان الملك استدار على ما في جونه ، عرض لما ترب بنه ان صار حارا بسبب توة حركة الملك ، وعرض لما بعد بنه ، ان صار باردا . وعلى هذا المتدير . فاختلاف طبائع هذه الأجرام ، مقلل باختلاف المكتها . وعسد « الشسيخ » اختلاف المكتها بعقل المتالف المكتها بالدليل قول هؤلاء ، لم يصح الذي ذكره « الشيخ »

#### \*\*\*

# قال الشبيخ: «وكللك في كيفيته وشكله وكميته)

التفسير: انه لما بين بالدليل الذى ذكره: أن كل جسم فلابد له من حيز طبيعى ، بين أن ذلك الدليل بعينه يوجب أن يكون لكل جسم مقدارا طبيعيا ، وشكلا طبيعيا ، وكيفية طبيعية . إلا أنا نقول : السؤال على الكل : ما نكرناه .

قــال الشــــيغ: « وقــد يعتبر فى الكيف والشــكل والكم ه أما فى الكيف فكالماء يسخن ، ولما فى الكم فكالماء يتخلخل ، ولما فى الشكل فكالماء يكمب ، وقد يغمل مثل ذلك فى الوضع ، كالمفصن يجر الى غير موضمه »

التفسيسير : لما بين أنه لابد لكل جسسم من أين طبيعي ، وكيف طبيعي ، وضع طبيعي ، بين أن هذه الأحوال ، قسد تغير بالقسر ، وذكر أمثلتها . وهو كلام ظاهر .

#### المسللة الثانية

#### غی

بيان ان الشكل الطبيعي للجسم البسيط هو الكرة

قال الشيغ : « كل شكل تقتضيه طبيعة سيطة ، فاجزاؤه مشاكلة ، ولا شى، مما ليس بكرة ، اجزاؤه متشاكلة ، فكل شكل طبيعى لجسم بسيط : كرة »

التفسير: لما بين فيما مضى: أن كل جسسم بسيط ، فلابد له من شكل طبيعى ، بين ههنا ; أن ذلك الشكل الطبيعى هو الكسره ، وتقريره: أن كل شكل طبيعى تقتضيه طبيعة بسيطة ، فأجزاؤه متشاكلة ، ولا شيء مما ليس بكرة ، أجزاؤه متشاكلة ، ينتج من الضرب الأول من الشكل الثانى: أنه لا شيء من الشكل الذي تقتضيه طبيعة بسيطة ليس بكرة ، وسلب السلب ايجاب ، فيلزم أن كل شكل طبيعى لجسم بسيط هو كرة ،

ولقائل أن يقول: قولكم: أن كل شكل تقتضيه طبيعة بسسيطة ، فاجزاؤه متشاكلة ، منقوض بصور كثيرة:

<sup>(</sup>٤) فيلزم فيلزم فكل شكل ٠٠٠ الخ : ص

الصورة الأولى: أن الشكل الكرى يُقتضى الطبيعة البسيطة . ثم أن الكرة المجرفة لها متعر ومحدب ، ومتعرها يخالف محديها في أمور : أحدها: المساحة . فإن المساحة محدب كل كرة ؛ أعظم من مسساحة محدما .

والثانى: أن محدب كل كرة موسوف بالتحدب ، ومقعرها موسوف بالتقعر ، وذلك أمران مختلفان متضادان .

والثالث : أن كل فلك فانه يهاس به مره شيئا ، وبمحدبه شيئه آخر ، على سبيل الوجوب .

وهذه أحوال مختلفة الصور .

والصورة الثانية: أن كل ملك نهو جرم بسيط واحد ، ثم أن جرم الكواكب مركور في بعض جوانب ذلك الغلك دون البعض ، نطبيعة خلك الملك واحدة ، وقد اختلفت الآثار ،

والصورة الثالثة: اذا انفصل الفلك الخارج ( عن ) المركز ، عن كلية كل فلك . بتى متممان : احدهما : من داخل ، والآخر : من خارج . وكل متم ، غانه يكون متم الثخن . لا محالة . غهبنا الطبيعة واحدة ، وقد اختلفت الآثار .

والعسورة الزابعة : المادة التي يتولد منها بدن الحيوان . أما أن تكون بسيطة أو مركبة . فإن كانت بسيطة فالقوة المصورة الحالة فيها كه يجب أن تفيد أثرا متشابها ( وإذا أفادت ) وجب أن يكون شكل الحيوان هو الكرة . هذا خلف . فإن كانت المادة مركبة ، والركب مركب عن البسائط ، وكل واحد من تلك البسائط يجب أن يكون كرة . فيلزم أن يكون الحيوان كرات ، مضمومة بمضها إلى بمض ، هذا خلف .

والصورة المفامسة: ان كل واحد من الأجزاء المنترضة في كلية جرم المناك: بسيط ، فيلزم ان يكون شكل كل واحد منها شكل الكرة ، وذلك بينع كون الفلك كرة ، وعذرهم: أن الجزء انها يحصل بعد حصول الكل ، وكونه كذلك يبنع من كون الفلك كرة : ضعيف ، الأنه بناء على أن الجسم البسيط شيء واحد في نفسه ، فأن التغريق احداث لتلك الأجزاء ، وهذا

عندنا باطل . لأن (٢) التنريق عبارة عن تبعيد المتجاورين . وحينئذ يكون وجود الجزء متندما على وجود الكل .

السؤال الثانى: نتول: لو كان شكل البسيط هو الكرة ، لوجب أن يكون شكل المركب أيضا هو الكرة ، لأن المركب لا معنى له الا البسائط المجتبعة . فان كانت طبيعة كل واحد منها موجبة لهذا الشكل ، لم يكن شيء منها مانعا للآخر عن هذا التأثير ، أن لم يكن معينا له عليه ، وحينئذ يلزم الكلام المذكور .

فان قالوا: السبب في كون هذه المركبات خالية عن هذا الشكل اليابس محيط الشكل ، فاذا انفصل عن الكرة اليابسة قطعه ، بقيت تلك القطعة بعد انفصالها في ذلك الشكل ، وشكل قطعه الكرة ، لا يكون كرة ، فلهذا السبب بقيت هذه المركبات علاية عن هذا الشكل .

فنقول: نملى ما ذكرتم: طبيعة تلك التطعة من الأرض ، موجبة للبيس وموجبة للشكل الكرى ، وذلك التيبس عائق عن هذا الشكل ، فيلزم كون الطبيعة الواحدة ، موجبة لأثرين متضادين متفايرين دفعة واحدة . وذلك محال ،

# المسألة الثالثة في بيان أن الغالم وأحد

قبال الشبيغ : « بسائط العالم يحتوى بعضها على بعض ، متابية الى حصول كرة واحدة »

### التفسيع:

الحجة الأولى: انه لما ثبت أن البسائط كرات ، وجب أن يكون بعضها محيطا بالبعض على وجه يحصل من مجموعها كراة واحدة ، لأنها لو كانت متباينة ، لزم وقوع الخلاء ، وذلك محال.

ولقائل أن يقول : لا نسلم أن الخلاء محال . ثم أن سلمناه ، فلم

<sup>(</sup>٢) بل : مي

لا يجوز أن يقال: أن هذه الانملاك المتسمة ، مع ما نيها من العناصر ، تكون مركوزة في ثخن ملك آخر ، كما تكون كرة التدوير ، مركوزة في ثخن الفلك الحامل ، ويكون ذلك في ثخن ذلك الفلك الله الله من الكرات . كل واحد منها مثل هذا الفلك نسمية بالفلك الأعظم ؟ أو (٣) نتول: لم لا يجوز أن يكون ذلك الفلك الكبير أيضا مركوزا في ثخن فلك آخسر ؟ وعند هذا يظهر أن الحق ليس الا قوله سبحانه : « وما يعلم جنود ربك الا هو (٤) »

#### \*\*\*

قال التسييخ: « الجزء من الجسم الطبيعى مكانه بالمعد غير مكان المجزء الآخر و لكن بحيث اذا اتصلت الجزئيات طبيعة واحدة بسيطة ، لكل ما استحال ان تكون حركتها الا الى جهة واحدة ومكانها الا مكانل واحدا مشتركا ، يكون امكنة كل واحد منها ، كالجزء من ذلك المكان ، فيجب اذن أن لا يكون لبعضها مكان ولبعضها مكان ، ليس من شسان فيجب اذن أن لا يكون لبعضها مكان ولبعضها مكان ، ليس من شسان لا مركز لتقلين أن يصيرا مكانا للجملة ، فائن الكان العام واحد ، فائن لا مركز لتقلين في عالمين ، فائن أجهاة العالم الكلى في احياز مترادفة ، فجملة العالم: واحد ، متناه »

التنسير : هذه هي الحجة الثانية على أن العالم وأحد .

وتقريره: أن الأجسسام البسيطة متساوية في الطبيعة والماهية ، والمساويات في الطبيعة والماهية يجب أن تكون مجتمعة أجتباعا يحصل من مجموعها كرة واحدة ، أذ لو لم يكن كذلك ، لكانت متبايئة بالطبع ، مختلفة محينئذ يلزم أن تكون الأشياء المتساوية في تمام الماهية والطبيعة ، مختلفة في الآثار واللوازم وذلك محال .

واذا ثبت هذا ، ظهر انه لو حصل ارضان في عالمين ،اكان حصولهما في ذينك المالمين ، اما أن يكون بالطبع ، لو بالتسر . والأول

<sup>(</sup>٣) بل: ص (٤) المعتر ٣١ -

محال . لما ثبت أن الأشباء المتساوية غى تهام الماهية ، يعتنع أن تكوير منباينة بالطبع ، والثاني محال ، والا لزم أن يكون ذلك المتسر دائها ، وآنه محسال ،

فثبت : انه يبتنع حصول أرضين في عالمين ، وحصول ثارين م مثبت : أن العالم واحد .

ولقاتل أن يقول: الستم تقولون: أن المصورة الأرضية أمر مغلير البرد والبيس والكثافة ، وأنه معنى حال في المادة يوجب هذه الأحوالي المثلاثة ، لولا العائق ؟ وأيضا: غيذهبكم وبذهب كل عاقل: أن الأسسياء المختلفة في تهام الماهية ، لا يهتنع اشتراكها في اللوازم ، وأذا ثبت هذا نتول: لم لا يجوز وجود أرضين في عالمين بحيث تكون المصورة المتوبة لكل واحدة منهما مخالفة بالماهية للصورة المتوبة للاخرى ، وأن كانتا بشتركتين في البرد والبيس والكثافة ؟ وأذا كان الأمر كذلك ، لم يلزم من كون احدى الأرضين في هذا المالم ، وكون الأرض الثابتة في المالم ، وكون الأرض الثابتة في المالم ، الأخر بالطبع ، اختلاف المتاثلات في اللوازم ؟

ثم نقول: لم لا يجوز أن يكون حصول كل واحدة من الأرضين في عالم آخر بالقسر ؟ وقوله: (( القسر لا يدوم )) باطل . كما أن الأملاك الثمانية متحركة بطباعها من المغرب الى المشرق ، ثم أن الفلك الأعظم يحركها على صبيل القسر من المشرق الى المغرب ،

#### \*\*\*

نهذا تهام الكلام ني هذا الباب والرجع الى تفسير الفاظ الكتاب .

اما قوله: « الجزء من الجسم الطبيعي (٥) مكانه بالعدد ، غير مكان الجزء الآخر ، ولكن بحيث اذا اتصلت الجزئيات طبيعة واحدة بسيطة ، لكل ما استحال ان تكون حركتها الا الى جهة واحدة ، ومكانها الا مكانا واحدا مشتركا ، تكون أمكنة كل واحد منها ، كالجزء من ذلك المكان »

عاطم : أن المراد منه : أنه لما كانت الأرض جسما مخصوصا 4 له

<sup>(</sup>ه) الجميم البسيط: ع

طبيعة مخصوصة ، نهذه التطعة من الأرض ، وتلك القطعة الأخرى ــ وان كان مكان كل واحد منها مغايرا لكان الآخر ـ الا أنه يجب أن تكون تلك الأجزاء المجتمعة اجتماعا ، تكون مكان كل واحد من تلك الأجزاء اجزاء لمكان المكل . اذ لو لم نكن كذلك ، لكانت الأشياء المتساوية في تمام الماهية ، مختلفة في اللوازم . وهي الأمكنة المتباينة ، والأحياز المختلفة .

واعلم: أن قوله « ولكن بحيث أذا أتصلت الجزئيات طبيعة وأحدة بسيطة ، لكل ما استحال أن تكون حركتها ، ألا ألى جهة وأحدة ، ومكانها الا مكانا وأحدا مشتركا ، تكون أمكنة كل وأحد منها (٦) كاجزاء من ذلك ألكان »

فاعلم: ان حركة هذا الكلام تضية واحدة بتصلة ، ويتدبها : هو توله « اذا اتصلت الجزئيات طبيعة واحدة بسيطة » وتاليها : قسوله و تكون المكلة كل واحد منها كالجزء من ذلك المكان » وحاصله يرجع الى ما نكرنا من ان مكان الجزء يجب أن يكون جزء مكان الكل ، اما تبوله « لمكل ما استحال أن تكون حركتها الا الى جهة واحدة ، ومكانها الا مكانا واحدا مشنوكا » فهذا حشو وقع بين مقدم المتصلة وتاليها ، والفرض منه : ذكر مثال لكون الطبيعة واحدة ، وهو كل اشياء يستحيل أن تكون حركتها الا الى جهة واحدة ومكانها الا مكانا واجدا ، وإما توثه « نيحب اذن الا يكون لبعضها مكان ليس من شأن جملة المكانين أن يصيرا مكانا للجملة » فاعلم : أن هذا هو المكلام الأول ، الا أن توله : يجب لا تكون تلك الأمكنة بحيث لا يحصل من مجموعها مكان الجملة ( هو ) الأجزاء بجب أن تكون بحيث يحصل من مجموعها مكان الكل ، فيكون معناه : أن أمكنة تلك الأجزاء بجب أن تكون بحيث يحصل من مجموعها مكان الكل ، فيكون ما نتدم .

<sup>(</sup>٦) كل واحد منها كالجزء من ذلك المكان : ع

والعجب من « المشيخ » في كثرة الدابه على التكرير في مثل هذا الكتاب الصغير .

وأما بيان أنه يمتنع حصول أرضين في عالمين على سبيل المتسر ٤ فلم يتمرض له . وكأنه كرر الكلام في أحد القسمين ، وأهمل المتسسم الآخر . وهذا عجيب . وأما قوله « فاذن لا مركزين المتعلين في عالمين » فهذا هو التصريح بالمطلوب . وهو ظاهر .

\_\_\_\_



# الفصل السادس في

# نفى الْخَلَاء ونَفي لذلاءٍ

قسال الشيخ: « وليس خارجا عنه خلاء ولا ملاء • فسانه لو كسان المثلاء (١) موجودا ، لكان أيضا متناهيا ، ولو كان الخلاء موجودا ، لكان فيه أبعاد في كل جهة • وكان يحتبل الفصل في جهات كالجسم ، فحينئذ أما أن تكون أبعاد الجسم تداخل أبعاده ، وأما أن لاتكون • فأن لم تداخلها كان مماتما • وكان ملاء • هذا خلف • وأن داخلها دخل بعد في بعد ، كان مماتما • وكان ملاء • هذا خلف ، وأن داخلها دخل بعد في بعد ، فصل من أجتماع بعدين متساويين ، بعد مثل احدهما • هذا خلف »

التنسير: انه ليس خارج المالم ملاء ، ولا خلاء ، أما نفى الملاء ، فقد احتج عليه بأن ذلك الملاء لو كان موجودا ، لكان متلاهيا ، بتاء على ما سبق ذكره من الدلالة على تناهى الأبعاد .

ولقائل أن يقول: أن نلك الدلالة دلت على تناهى الأبعاد ، سواء كانت تلك الأبعاد في الملاء أو في الخلاء ، فأن اكتفيت في نفى الملاء خارج المالم بتلك الدلالة ، فاكتف أيضا في نفى الخلاء خارج المالم متلك المدلالة أيضا ، فأن ذلك المليل قائم بعينه في الصورتين .

وللبصنف أن يقول: انى اعول فى نفى الملاء خارج العالم على ذلك الدليل ، وأعول فى نفى الخلاء مع ذلك الدليل على دلائل أخرى . وأما نفى المخلاء خارج العالم ، ناعلم : أن الدليل المذكور فيه لا يختص بنفى الخلاء خارج العالم ، بل هو يدل على نفى الخلاء لمطتا .

وتقريره: أنه لو حصل الخلاء ، لكان ذلك الخلاء موجودا ، له مقدار

<sup>(</sup>١) الخلاء: ع

وأبعاد مبتدة فى جبيع الجهات ، وهذا محال ، فالقول بحصول الخلاء خارج العالم محال ،

له المقدمة الأولى وهى تولنا : انه لو حصل الخلاء ، لكان موجودا له متدار وامتداد في الجهات ؛ فيدل على صحتها وجوه :

الأول: انا نعلم بالبديه: أن الخلاء الذى يكون بمتدار ذراع ، نصف الخلاء الذى يكون بمتدار ذراع ، نصف الخلاء الذى يكون بمتدار ثلائة اذرع ، وكل ما له نصف وثلث وربع ، يكون مساوحا بمتدار ( وكل ما كان مساوحا بمتدار ) غانه لا يكون ننيا محضا وعلما صرفا ، غان من المعلوم بالبديهة : أن المعم المحض لا يكون له نصف وثلث وربع ، ولا يكون موصوفا بالأقل والأكثر والزائد والناقص والمساحة والتعدير .

والمانى: ان المهلاء يمكن الاشبارة الحسية اليه ، فقال : الخسلاء بن ههنا الى هناك ، طوله كذا وكذا ، وكل ما كان متملق الاشبارة الحسية اليه ، امتنع أن يكون عدما محضا ، ونغيا صرفا . وأيضا : فقولنا : من همينا الى هناك ، اشبارة الى المتدار والطول . وهذا حكم عليه بكونه موجودا له بتدار وابعداد ص

والثالث: ان الخلاء قد يحكم عليه بانه حصل الجسم فيه ، ثم يتال : خرج الجسم عنه وانتقل الى خلاء آخر ، والخلاء المحكوم عليه بكونه مقرا للجسم وبان الجسم قد حصل فيه تارة ، وانتقل عنه الى خلاء آخر ، ذلك لا يمقل في العدم المحض والنفى الصرف ، فان حصول الجسسم في العدم ، وانتقاله من عدم الى عدم آخر ، غير معقول .

والرابع: هو أنا أذا قلنا: المخلاء (هو ) الذى من هبنا الى هناك متولئا هبنا وهنك ، اشارة الى نصل مشترك بينه وبين الخلاء الذى يكون خارجا عنه . كما أذا قلنا : هذا السطح من هبنا إلى هناك . فأن قسولنا هبنا وهنك ، اشارة الى غصل مشترك بين هذا السطح وبين السسطح الخارج عنه ، المتصل به . فكما أن ايقاع الفصل المشترك في السسطح بين قطعا على كون ذلك السطح أبرا موجودا ، فكذلك ايقاع الفصل

المُسترك مى الخلاد ، وجب أن يكل قطعا على كون الخلاء موجودا ، لسبه مقدار وامتداد مى الجهات ،

فثبت بهذه الوجوه الجلية القوية : أنه لن حصل الخلاء خسارج المالم ، لكان ذلك الخلاء موجودا ، له قدر وابتداد ني الجهات .

واذا عرنت هذا . منتول : قوله : لو كان الخلاء موجودا ، لكان نيه ابعاد في كل جهة ( هو ) اشارة الى ما ذكرناه وتررناه بهذه الدلائل ، وقوله : وكان يحتبل الفصل في جهات ( هو ) اشارة الى ما ذكرناه وتررناه في الوجه الرابع .

ولما المقدمة الثانية وهي قولنا: الخلاء لا يبكن أن يكون موجودا ، له تدر والمتداد في الجهات ، فالذي يدل عليه: أنه لو حصل هذا الخلاء ، لكان أما أن يمتنع أن يدخل فيه الجسم أو يبكن ، والتسمأن باطلان ، فبطل التول بوجوده ، وانها تلنا : أن التول بالمتناع دخول الجسم فيه محال ، لأنه لو كان كذلك ، لكان ذلك الخلاء مانما من نفود الجسم لميه ، والمقدار الذي يعنع من نفود جسم آخر فيه ، يكون لملاء ، فيلزم أن يكون الخسلاء ملاء ، هنا خلف ،

واثبا تلنا الاقول بابتناع دخول الجسم نبه محال ، لأنه لو كان كذلك ، لكان ذلك الخلاء بانما من نفود الجسسم نبه ، والمتدار الذي ببنع من نفود جسم آخر نبه ، يكون بلاء ، نيلزم أن يكون الخلاء بلاء . ثقذا خلف ، وانبا تلنا : ان القول بابكان دخول الجسم نبه بحال أيضا ، لأن بتقدير حصول هذا الدخول ، لكان آبا أن يكون البعدان باتيين ، أو يكونا معدومين ، أو يكون بعد المتبكن باتيا ، أولا (۲) يكون بعد المتبكن باتيا ، والمتسم الأول باطل ، لأن بتقدير نفود بعد الجسم في بعد المخلاء ، يحصل من اجتباع بعدين متساويين ، بعد مثل أحدها ، وذلك محال ، والقسم اللاني باطل أيضا ، لأنه يقتضى أن يكون المتبكن المعدوم حاصلا ني مكان

<sup>(</sup>٢) باقيا ولا يكون : من

معدوم ، والتسسم الثالث محال ) لأنه ينتضى أن يكون المنبكن الموحود حاصلا في مكان معدوم ، والقسم الرابع محال أيضا ، لأنه ينتضى أن يكون المنبكن المعدوم حاصلا في مكان موجود ، وهو محال .

ولما ثبت بالدليل: أن بتقدير نفود بعد الجسم على بعد الخلاء ، لابد وأن يكون الخلاء في أحد هذه الاتسام الأربعة ، وثبت أنها باسرها باطلة فاسدة ، ثبت أن القول بنفود بعد الجسم في بعد الخلاء محال .

واعلم : أن « الشبيخ » أبطل القسم الأول ، وأهبل ذكر الأنسلم الثلاثة الأخيرة ، لظهور نسادها .

ولتائل أن يقول: أتدعى أن القول بننود بعد في عد محال في بديهة العتل ، أو تسلم أنه لابد في بيان امتناعه من الدليل ؟ فأن ادعيت أنه معلوم الابتناع في بديهة المتل ، فاكتف بهذه الدعوى ، وأترك الاستدلال . وأيضا : فالقائلون بالبعد يدعون البديهة في صحة ذلك ، فأنهم يتولون بالبعدية ، فعلم بالبديهة : أن بين طرفي الطاس بعدا مخصوصا ومتدارا معينا ، فأنه هو الذي يتند جرم الماء فيه ، فأذا خرج الماء من الطاس وأنتتل الهواء اليه ، فأنه ينند بعد الهواء في ذلك البعد المهتد بين ظرفي الطاس ، فهؤلاء يدعون البديهة في صحة ذلك ، وليس ادعاؤكم أن امتناعه معلوم في بديهة المتل بأولى من ادعائهم أن معلوم الصحة في بديهة المتل ،

وأما أن أدعيتم الاستدلال ، ننتول : ما ذكرتبوه لا يصلح دليلا على ذلك ، فأن المعتول من نفود أحد البعدين في الآخر : هو أنه لا يبتى وأحد منهما مباينا عن الآخر ، ولا يكون مجبوعها أزيد متدارا من الواحد ، والا لم تكن كلية أحدها نافدة في كلية الآخر ، فأن كأن المراد من نفود بعد في بعد ، ليس الا هذا ، وهو أن لا يكون متدار المجبوع زائدا على مقدار الواحد ، ثم أنكم أن أدعيتم أن ذلك باطل ، كأن ذلك أعادة للدعوى من غير دليل ،

والحاصل: أن نغود البعد في البعد ، يقتضى زيادة العدد ، ولكنه

لا يتتضى زيادة المتدار ، والا لما كان النفود حاصلا ، فان ادعيتم أن عدد . فهذا مسلم ، ولكن أمود البعد في البعد لابد وأن تحصل زيادة العدد ، فهذا مسلم ، ولكن لا يضرنا ، وأن ادعيتم أنه لابد وأن تحصل زيادة المتدار فهو بأطل ، لأن معنى النفود هو أن لا يبقى شيء من أحدهما مباينا لشيء من الآخر ، وعد هذا الفرض يبتنع حصول الزيادة في المتدار ،

نثبت : أن هذه الحجة ضعيفة ، ولنا عليه أسئلة أخرى ذكرناها في الكتاب الكبير (٣) .

#### \*\*\*

قسال التسميع : ((والأجسسام المصوسة يبتنع عليها التداخل من حيث لا يصح ان يتوهم عليها التداخل ، وهى الأبعاد ، فقها لأجل أنها ابعاد تتمانع عن التداخل لا لانها بيض أو حارة أو غير ذلك ، فالأبعساد لذاتها لا تتداخل ))

التنسير: هـذه هي الحجة الثانية على امتناع تداخل الأبعاد . وتتريرها: أن بديهة العقل حاكبة بأن هذه الأجسام الكثينة متبانعة عن النداخل . ثم قال «الشيخ»: علة هذا الامتناع هي انها ابعاد ، لا أنها بيض أو حارة أو غير ذلك . وهذا الكلام في غاية الرخاوة ، فأن حاصل هذا الكلام : أن الموجب لهذا الامتناع نفس البعدية ، لا أمر مغاير للبعدية . وهذا ادعاء نفس محل النزاع . فأن الخصم يقول : مذهبي أن المانع منه أمر سوى نفس البعدية ، وتهام تقرير هذا السؤال : هو أن العلم بأن المانع هو نفس البعدية لا غير ، أما أن يكون علما بديهيا أو استدلاليا ، فأن كان بديهيا كان العلم بامتناع نفود بعد في بعد يكون بديهيا ، وكان هذا ادعاء البديهة في عين محل النزاع . وأن كان السندلاليا ، فلابد فيه من الدليل . وهو لم يذكر شيئا البتة .

<sup>(</sup>٣) في هابش المخطوطة : في المطالب العالية .

وأيضا : فلتاتل أن يتول : أنا نرى الجسم كل ما كان أشد كلفة ، كان النفود به أسهل ، والخلاء هو المتدار المارى عن جميع جهات الكتافة الكلية ، علم لا يجوز أن يتال : المانع من هذا النفود ،هو الكتافة ، ولما لم تحصل الكتافة للبتة في الخلاء ، لا جرم لم يبتنع نفود غيره فيه ا وبالجبلة : مندن في متام السؤال يكفينا مجرد المطالبة ، وعليكم اتابة البرهان القلطيع على أن هذا الامتناع لا يوجبه الا مجرد البعدية ، وهم لم يذكروا فيه خبالا ، نضلا عن الحجة والبرهان .

#### \*\*\*

قسال الشسسية : « بل بجب ان يكسون مجموع بمدين اعظم من الواكند ت كجموع واكندين اكثر من واكند وعدين اكثر من عند ، ونقطتين لكثر من نقطة ، على المنطقة لا حصة لما الني الكبر ، بل الى الماهد ، والبعد له حصة ألى الكبرة »

التنسيسي: هذه هي الحجة الثالثة على امتناع تداخل الأبمساد ، ونتريرها: أن مجبوع البعدين يجب أن يكون أغظم من الواهد ، هياسسا على أن مجبوع وأهدين أكثر من وأهد ، وعدين لكثر من عد واحد ، ولغائل أن يتول : التكريينم في علم المنطق: أن التنفيل باطل ، وأنه لا يُلزم من ثبوت حكم عنى موضع ، فبوت مثله في موضع آخر . هذا أذا نكسر بين الصورتين معنى جامع ، وأما ههذا غائبتم تسميم أخدى الصورتين على الأخرى ، ولم تنكروا جامعا خياليا ، فكان هذا التياس أضعف بكثير من أليسة الفتها، والمنحوبين ، عكيك يجوز الالتعات الله ؟

والذى يحلق هذا : هو أنا عملم ببديهة : أن مجبوع الواحدين ازيد من الخواحد وحده ، فهل نعلم ببديهة العلل : أن مجبوع البعدين اللذين ينفد أحدما في الآخر ، يكون أزيد متدارا من البعد الواحد أومطوم أن ذلك باطل ، فأن بديهة العمل حاكبة بأن بتندير المثنود ينتنع حصول الزيادة ، الا أذا قبل : أن القول بالنفود معلوم الابتناع في بديهة العمل ، وحينئذ

يكون حدًا برجوعا الى الدعاء البديقة من أول الدعوى ، والمحوم أنه بعاطل ..

اما قوله « ومجموع نتطتين اكثر من نقطة • ليس اكثر من نقطة • لأن النقطة لا حصة لمها في الكبر ، بل في المعد • والبعد له حصة في الكبر ، والمعد له حصة في الكبر • وفو أن يتال : اليس اذا فرضنا أن ( شبكنا ) خطا من خط آخر بطرفه ، فطرفة الخطين قد صارا واحدا في الوضع والإشارة • وذلك يتضي تداخل تينك النقطتين بالأسر ، فاذا جوزتم تداخل النقطتين ، فلم لا يجوز تداخل البعدين ؟ واجاب عنه : بأن النقطة ليس لها مقدار ، فيلزم من اجتباعها حصول الزيادة في المتدار • وأما البعد غله مقدار ، فيلزم من اجتباع البعدين حصول الزيادة في المتدار • وأما البعد غله مقدار ، فيلزم من اجتباع البعدين حصول الزيادة في المتدار •

# ولقائل ان يقول: هذا الجواب ضعيف . وبيانه من وجهين :

الأول : ان المجتماع البعدين انها يوجب الزيادة في المتدار عاداً الم نكن كلية احدمها نافذة في كلية الآخر ، الما اذا عصل التقويد بالكلية على مهاك يبتنع حصول المزيادة في المقدار ، نفتيت : أن ادعاء أنه يلام من الجتماع البعدين ، حصول الزيادة في المقدار ، نفيا يصبح لو أثبت أن نفود بعد على بعد محال ، وأن كانت هذه المتداو بديهة ، فاتركوا عذه المتطوفات ، وأن كانت برهائية غائم بيئتم لمتناعها بقواكم : أن اجتماع البعدين يوجب الزيادة في المتدار ، ونحن بيئا أن هذا أنها يصبح لحر ثبت المتناع النعود على الإيماد ، فلاماد ، فلاماد ، وتعسى باطل .

والوجه القاتى: هو أنه كما يمثل تبلس الخطين بنقطتين ، نكذلك يمثل تباس السطحين بخطين ، وعند حصرل هذا التباس ، يلزم تداخل الخطين وتداخل السطحين ، مع أن مقدار الخطين ليس ازيد من مقدار الخط الواحد ، ومقدار السطحين ليس ازيد من مقدار الخط الواحد ، فهذار السطحين ليس ازيد من مقدار السطحين اليس الريد من مقدار السطحين اليس الريد من مقدار السطح الواحد ، فاذا جاز ذلك ، فلم لا يجوز مثله في هذا الموضع ؟

فان قالوا: الخطان اذا تداخلا ، فانها يتداخلان منى جانب العرض ، عالخط لا متدار له فى جهة العرض ، والسطحان اذا تداخلا فانها يتداخلان فى جانب العبق ، فنبت: ان فى جانب العبق ، فنبت: ان الأشياء التى ينفد بعضها فى بعض فانه ليس لها متدار البتة من الاعتبار الذى حكينا عليه بالتداخل ، بخلاف مسالتنا هذه ، فان الأبعاد لو تداخلت لكان لها متدار من حيث انها صارت متداخلة ، فرجب أن يحصل الازدياد فى المتدار ، فنتول : حينئذ يعود البحث الأول وهو أن الازدياد فى المتدار ، أنها يحصل لو المتنع النفود بالكلية ، وأنتم بينتم امتناع النفود بالكلية على وجوب الازدياد فى المتدار ، فيلزم الدور . وهو محال .

\*\*\*

قـــاول الشـــيخ: « ولو كان الخلاء موجودا ، لما كــان يخلص فيه الجسم المحيط الا بجهة تلعين ، والأجسام اللى في الاحاطة الما تتعين جهاتها بجهة هذا الحيط ، فيجب ان يكون لهذا الحيط جهة ، اذ لذاته ليس له جهة ، بل بحسب شيء آخر »

التنسير اعلم: أن هدده هي الحجة النانية على نفي الخلاء . وتتريرها: أن نتول: لو حصل الخلاء خارج العالم ، لكان ذلك الخلاء متشابه الأجزاء في تمام الماهية ولوازمها ، ولو كان كذلك ، لكان حصول المالم في بعض اجزاء ذلك الخلاء مع جواز حصوله في سائر أجزاء ذلك الخلاء ، ترجيحا لأحد طرفي المكن على الآخر من غير مرجح (٤) وانه محال ، فنفتق في تتوير هذه الحجة الى متبات :

المقدمة الأولى: انه لو حصل الخلاء ، لكان ذلك الخلاء غير متناه .

ولقائل أن يقول: الستم تلتم: أنه ليس خارج المالم لا خلاء ولا ملاء ؟ غلم لا يجوز أن يقال: الخلاء الموجود ( هو ) مقدار متناه . وهــو

<sup>(</sup>٤) ذكر الشارح أدلة القائلين باستواء طرفى المكن من غير مرحح عن المطالب المالية في أكثر من كتاب منه .

ظلتدار الذى يحصل فيه جسم العالم ، وأبا الخارج عنه ، فلا خلاء ولا بلاء 1 وعند هذا لا يبكنكم أن تقولوا : لم حصل العالم في هذا الجزء من الخلاء دون سائر الأجزاء 1

المقدية الثانية: هب أنا نتول: الخلاء لا نهاية له . لكن لم تلتم: ان ذلك الخلاء متشابه الأجزاء ؟ وهذه المقدية لابد عليها بن دليل وحجة . وذلك لأن الخلاء موجود ويمكن مرض الأبعاد الثلاثة ميه .

فتحصل ( أن ) هناك أمور ثلاثة .

**احدها** : الأبعاد المنروضة في ذلك الخلاء .

وثانيها : كون الخلاء مابلا لتلك الأبماد .

وثالثها: ذات الخلاء . وهو ( أن ) الأمر الذي عرضت له تابلية ذات الخلاء لتلك الأبعاد . هو أيضا ( من ) أمور عارضة لتلك الذات ، لأن قابلية الشيء للشيء : نسبة بين ذات التابل وذات المتبول . والنسسبة بين الشيئين : مغايرة لهما ، ومتأخرة عنهما .

فثبت : أن قابلية الأبعاد : مغايرة للذات التي عرضت لها هـــده القابلية .

واذا ثبت هذا ننتول: هب أن أجزاء الخلاء متساوية في هذه الأبعاد ، وفي قابليتها لهذه الأبعاد ، لكن لم تلتم : أن تلك الأشياء التي هي الأمور المنوضة لهذه المتابلية متساوية في تمام الماهية ؟ فأن هذه المتدمة غير بديهية ، بل لابد في تقريرها وتصحيحها من الحجة والبرهان . والمتوم ما ذكوا في هذا الباب خيالا ، فضلا عن الحجة والبرهان .

المقدمة الثالثة: هب أنا تلنا: ان أجزاء الخلاء متساوية في تمام الماهية ، لكن لا يجوز أن يتال: الناعل المفتار خصص نحصل المالم في معض أجزاء الخلاء دون البعض بمجرد ارادته ، وحينئذ يرجع هذأ الكلام الى أنه هل يعتل ( أن يكون ) موجودا مؤثرا بالقصد والاختيار ، بحيث يرجع أحد طرفي المكن على الآخر ؟

والكلام في هذه التعنية يرجع الى الكلام الذي يتبسك به الحكياء في مسالة التدم ... وهو بشهور ...

المقدمة الرابعة: هب أن القول بالفاعل المختار باطل . الا أنا نشاهد أن كل واحد من الاشخاص الحيوانية والنباتية والمعدنية ، مختص بصورة مخصوصة وحيز مخصوص ومقدار مخصوص ، مع لا يبتنع في العقل أن يحصل خلاف ذلك وضده ، فاختصاص كل واحد من الاجسسام السفلية بصفاتها الخاصة . أما أن يكون ، لانه وقع ذلك من غير مرجع ، أو أن كان لابد له من مرجع ، لكن ذلك المرجع فاعل مختار ، أو أن كان ذلك المرجع موجبا بالذات ، الا أن كل حادث فانه مسبوق بحادث آخر ، والحسادث ملتنم أعد المادة لمتبول الحادث المتأخر ، والغيام عذه المتناف المرجع على هذا المترتبب بكون قبل المتناف حادث كادت حادث آخر ، لا ألى أول ، وإذا علنا ذلك في أختصاص هذه الأجسام السنتاية بهذه الصفات المخصوصة ، علم لا يجوز مثله في اختصاص الأجسام السنتاية بهذه الصفات المخصوصة ، علم لا يجوز مثله في اختصاص هذه العالم المبسائي بتوضوع بغين من الخلاء الذي لا نهاية له الم

وذلك بأن يقال : حصل في ذلك الحيز المعين لا المرجع ، أو يقال : حسوله هيه بتخصيص الفاعل المختار ، أو يقال : أنه كان تبل أن حصل في هذا الحيز بن الخلاء ، كان حاصلا في حيز آخر ، وكان حصوله في الموقت المتقدم في ذلك الحيز بن الخلاء ، أعده لأن يحصل في الوقت المتأخر في الحيز بن الخلاء ، وعلى هذا الترتيب قد كان حصول هذا المالم هي كل جزء بن أجزاء الخلاء ، مسبوما بحصوله في جزء آخر بن الخلاء ، وهكذا الى ما لا تهلية له ..

عُثبت : أن كُل ما يتولونه في الأعراض المخصوصة للاجسام النتيلة ، فنحن نقوله في اختصاص كلية العالم بالجزء المعين من الخلاء ، والله اعلم بالصواب ،

#### \*\*\*

## وَقُرْجِعَ الَّى تَقْسَنِي الْأَلْفَاظُ :

لما توله : ﴿ وَلُو كَانَ الْخُلَاءَ مُوجُودًا ﴾ لما كان يختص منيه الجسم المحيط الا بجهة تتمين ﴾ غالراد منه : أنه لو كان الخلاء مُؤجُودًا ﴾ لوجب أن تحصل

كرة المالم الجسباني في حيز معين من ذلك الخلاء . لما قوله : « والأجسام التي في الاحاطة انها تتمين جهانها بجهة هذا المحيط » فالراد منه : انه تبين مبيا نقدم : ان جهات الأجسام انها تتمين بسبب المحيط والمركز ، وذلك المحيط هو المعلة لحصول الجهات المختلفة . وأما قوله : « فيجب ان يكون لهذا المحيطة جهة ( اذ لذاته ليس به جهة ، بل ) بحسب شيء آخر (ه) فالمراد منه : انه نو كان الخلاء موجودا ، لكان بعض أجزائه جهة وحيزا لهذا المحيط ، فيكون تمين تلك الجهة وذلك الحيز متتما على حصول هذا المحيط . لكنا ببنا : ان تمين كل جهة وحيز ، انها يكون بسبب محيط ، فوجب ان يكون تمين جهة هذا المحيط بسبب محيط آخر ، ويلزم التسلسل ، وذلك محال .

ولقائل أن يقول: بناء هذه الكلبات ، على أن اختصاص الجسسة بالحيز المعين في الخلاء الصرف: محال: لأنه يقتضى ترجع أحد طرفى المكن من غير مرجع ، لكنا قد تكلبنا على هذه المتدبة بما لا حاجة فيه الى الاعسادة .

#### \*\*\*

قسال الشسيخ: (( ولو كان خلاء لكان لهذا الجسم حيز من الخلاء مخصوص ، ووراءه احاز لخرى خارجه عن حبزه ، لا يتصدد بها حيزه ، ولا تتحدد هى بحيزه ، غلم يكن وقوعه فى خلك الحيز الا اتفاقا . والاتفاق يمرض عن أمور قبل الإتفاق ، تتلدى الى الاتفاق ، وليسسي باتفاق ، فيكون حينئذ أمور سلفت أدت الى تخصيص هذا الحيز ، غلهذا الجسم فى ذاته حيز آخر ، والسؤال (١) فى خلك الحيز ثابت ، بل يجب أن يكون مثل هذا الجسم ، لا حيز له ولا ابن ، ولغيه له الحيز والاين ، وهذا لا يبكن الا أن يكون الخلاء حيز دونه ،

<sup>(</sup>ه) زیادهٔ بن ع

<sup>(</sup>٦) والسؤال على اختصاص ذلك الحيز ثابت : ع

وكانت (٧) الأحياز ، لا تختلف من جهة ما هى فى الخلاء ، فلم يكن بان تختلف بلجسلم أولى من أن تختلف بغيرها ، ألا أن يكون حيز أولى بجسم من حيز ، فتكون طبائع الأحياز فى الخلاء مختلفة ، وهذا محال ، فائن أن كان خلاء لم يكن فيه لا سكون ولا حركة طبيعية ، ولا أيضا قسرية ( لأن القسرية ) (٨) ما تسلب حركة أو سكونا طبيعيا »

التفسي اعلم: أن هذا الفصل كلام بكرر ، وليس فيه فسائدة زائدة البتة ، وهو عين ما تقدم ذكره : ولا بأس أن نفسر كلمة كلمة ؛ ليظهر أنه ليس فيه فائدة زائدة ، أما قوله : « ولو كان خلاء لكان لهذا الجسم . حيز من المفلاء مخصوص »

مالمراد منه: أنه لو مرض خلاء ، لكان غير متناه ، والعالم ثبت انه مثناه ، واذا كان كذلك ، فيلزم ان يكون حاصلا في بعض أجزاء الخلاء فقط .

ولقائل أن يقول: لما جوزتم أن يقال: انه ليس خارج المالم خلاء ولا ملاء فلم لا يجوز أيضا أن يقال: الخلاء موجود متناهى ، والخارج عنه لا خلاء ولا ملاء . وإذا كان الخلاء متناهيا ، فلمله لم يغضل متداره على متدار المالم ، وعلى هذا التتدير يبطل تولكم: أن المالم يكون حاصلا في بعض أجزاء الخلاء دون البعض لا غان تلتم : الخلاء لو كان تناهيا ، لكان شكلا ، فيكون جسما فنتول: هذا الكلام أن تم كان كافيا في إبطال القول بالخلاء ، فكان نصب الدليل الذي أطنبتم في تتريره ضائما عبنا . وأما توله « ووراء أحياز أخرى خارجة عن حيزه لا يتحدد بها حيزه ، ولا تتحدد هي بحيزه » فهذا أشارة إلى أن ذلك الحيز المين من الخلاء الذي حصل فيه العالم ، يكون محاطا بأحياز أخرى خالية . ولا يكون لشيء من هذه الحالات تأثير في تحديد الآخر ، فنتول : هب أنه لا تأثير للبعض في تحديد البعض ، فلم تلتم : أنه يلزم من هذا التدر كون جميع أجزاء الخسلاء متساوية في الماهية ؟

<sup>(</sup>٧) حركات : ص ـ وكاتت : ع

<sup>(</sup>٨) سيتط: ع

والما توله: « علم يكن وتوعه في ذلك الحيز الا اتفاقا » فيعنساه ظاهر . لكن هذا انها يلزم لو ثبت أن جبيع أجزاء الخلاء متساوية في تبلم الماهية . وقد عرضت أنه لم تنترر هذه المتدمة بكلام يفيد شبهة ، فضللا عن حجة . وأما قوله : « والاتفاق يعرض عن أبور قبل الاتفاق نتادى الى الاتفاق ليست باتفاق . فتكون حينئذ أبور سلفت ، أدت الى تخصيص هذا الحيز » فيمناه : أن الموجبة للاحوال الاتفاقية أبور تنتدمها ، وقلك الأبور لا تكون أتفاقية ، وبثاله : أن أنسانا خرج من بلده لمغرض أن يصل الى ترية . فاتفق أن عثر في وقت مروره على كنز . فهذا المغور اتفاقي . والموجب ليس والموجب لحصوله : هو خروجه عن البلدة الى الترية . وذلك الوجب ليس باتفاتي . نثبت : أن الأبور الاتفاقية لابد من أنقهائها عند التصساعد الى أسباب طبيعية .

أما قوله : « فلهذا الجسم في ذاته حيز آخر ، والسؤال فبه عائد » (٩) فبعناه : انه لو كان حصوله في الحيز المين اتفاقيا ، فهذا يتقضى ان يحصل له حيز آخر طبيعي ، لما بينا : أن الاتفاقيات مسبوقة بالأمور الطبيعية ، لكن أي حيز في المخلاء الذي لا نهاية له ، لو فرض طبيعيا ، فالسؤال فيه عائد بعينه .

ولتائل أن يتول: أنا قد أوردنا السؤال على هذا الحرف ، فأنا النا : لم لا يجوز أن يكون الموجود من الخلاء ليس الآن القدر الذي حصل فيه العالم ، وأما الخارج عنه فأنه لا خلاء ولا ملاء ؟ ثم وأن سلمنا أنه لا نهاية للخلاء ، غلم قلتم : أن جميع أجزاء الخلاء متشابهة ، فأنكم ما ذكرتم عليه حجة ولا دليلا ؟ ثم أن سلمنا ذلك ، غلم لا يجوز أن يكون تخصيص العالم بالحيز المعين من الخلاء بتخصيص الغالم المختار ؟ ثم أن سلمنا القوائية بالموجب ، ولكن لا نزاع ( غي ) أن كل واحد من هذه الأجسام الحيوائية والنبائية ، مختص بحيز معين ومقدار معين وشكل معين ، مع أنه كان يجوز في العتل حصول أضدادها ومعانداتها بدلا عنها ، ولا جواب لسكم

<sup>(</sup>٩) والسؤال على اختصاص ذلك الحيز ثابت : ع

عنه ، الا أن تقولوا : أن كل حادث مانه مسبوق بحادث آخر ، كان ذلك المنتدم قد أعد المادة لتبول هذا التأخر ، واستبر هذا الترتيب لا ألى أول . ماذا عقلتم ذلك ، غلم لا تعقلوا مئله في حصول كل العالم في حيز المين ؟

وأما قوله: « بل يجب أن يكون مثل هذا الجسم لا حيز له ولا أين ( الا لمفيره له (١٠) ) الحيز والأين » نهمناه أن جسم المالم يجب أن يقال: أنه ليس له حيز ولا جهة ولا جانب ، وأنه يحدث نن داخله بسببه ما يحصل نيه من المحيط والمركز أحياز مختلفة للاجسام المختلفة . وأسا قوله: « وهذا لا يمكن الا أن يكون الخلاء معدوما » نهمناه: أن تولنا ليس له حيز ولا أين ، لا يحصل الا أن يكون الخلاء معدوما .

ولقاتل أن يقول: أنا بينا أنه لو حصل خلاء متناه بهتدار يحصل فيه جسم المالم ، لحصل هذا المعنى ، غنبت: أن حصول ما ذكره لا يتوقف على عدم الخلاء ، وأما توله: « والا لكان في الخلاء حيز دونه ، وكانت الأحياز لا تختلف من جهة ماهى في الخلاء ، فلان بأن تختلف بأجسسام ، أولى من أن تختلف بغيرها » فالمراد منه : أنه لو حصل الخلاء لكان متشابه الأجزاء ، فلم يكن حصول جسم المالم في بعض جوانبه ، أولى من حصوله غي سائر الجوانب ، وهذه هي المرة الثالثة لتكرير هذا الكلام من غير فائدة ،

والعجب من الشيخ : انه مَى هذا الكتاب الصغير ، كيف كرر هذا الكلام في الموضع الواحد ثلاث مرات من غير فائدة .

#### \*\*\*

فسال المسيخ: « وكيف يكون في الخلاء حركة ، والحركات تختلف بالسرعة والبطء ، بقدر اختلاف التحركات والمتحرك فيه ( فان المتحسسرك فيه كلما كان (١١) ) أغلظ ، كانت الحركة فيه أبطا ، وتسسبة السرعة الى البطء في المتفاوت وفي المسافة (١٢) نسبة المتنافيين في الفاظ والرقة ،

<sup>(</sup>١٠) ولغيره به : ع (١١) فها كان : ع

<sup>(</sup>١٢) وني المسافة : سقط ع

حتى أنها كلما ازدادت رقة ، ازدادت الحركة سرعة ، فنكون تسببة زمان الحركة في الملاء ، الى زمان الحركة في الخلاء ، كنسبة مقاومة نلك الخلاء (١٣) الى مقاومة ملاء ارق منه ، على نسبة الزمانين فنكون مقاومة موهومة ، ولو كانت لكانت مساوية الامقاومة ، واللامقاومة متساوية لمقاومة لو كانت ( هذا خلف ) (١) او تكون الحركة في الخلاء في زمان غير منقسم ، هذا ايضا خلف »

التنسير : هذه هي الحجة الثالثة في ابطال التول بالخلاء واعلم : ان هذه الحجة لا تختص بابطال تول بن يتول : الخلاء : بعد قائم بذاته ، بل هي ببطلة للتول بالخلاء ، سواء تيل : الخلاء بعد قائم بالذات ، او قيل : انه عدم محض ونفي صرف . وتقريرها : انه لو حصلت الحركة في الخلاء ، لحصلت الما في زمان منقسم ، واما في زمان غير ملتسم . والما في زمان غير ملتسم . والمسمان باطلان ، فبطل القول بحصول الحركة فيه .

وانها تلذا: أنه يمتنع أن تحصل الحركة في الخلاء في زيان منتسم . وذلك لأن المتضى لكون تلك الحركة سريعة أو بطيئة ، سببان (١٥)

أهدهها: شكل المتحرك ، وذلك لأن الجسم المخروطي الشكل اذا طزل براسه الحاد ، كانت حركته اسرع بما اذا نزل بقاعته التي تكون سطحا بستويا ، وذلك لانه اذا نزل برأسه الحاد ، كان اقوى على خرق الهصال المهواء ، وذلك لانه اذا نزل برأسه الحاد ، كان اقوى على خرق مي السطح المستوى ، غان المعاولة الهواء الذي يماس ذلك المسطح يعاوقه عن النزول ، ويكون خرق المهواء بذلك المقدار الكبير اصعب . غلا جسوم كانت حركته عند نزوله براسه الحاد المخروط ، اسرع من حركته عند نزوله براسه الحاد المخروط ، اسرع من حركته عند نزوله براسه المستوى .

والسبب الثاني من الأمور المتضية للسرعة والبطء: هو المتحسرك

<sup>(</sup>۱۳) الملاء : ص (۱۱) زیادهٔ من : ع

<sup>(</sup>١٥) أمران: ص

هي ، قان السائة أذا كانت معلومة من جرم فليظ ، كانت الحركة فيها الطا وما أذا كانت معلومة من جرم رتبق ، والسبب فيه : أثاث أذا كان الملاء غليظا ، كان خرق اتصاله الصعب مما أذا كان رقيقا ، ومتى كان خرق أتمسسال ما في المسافة أصعب ، كانت الحركة أبطاً .

واذا عرنت هذا ننتول: المفرض مائة ذراع من المسافة مبلوءة من الماء المتحرك ، يتطمها في عشر ساعات . ولنفرض هذه المسافة كانت خالية خلاء صرفا ، والمتحرك يقطعها في ساعة واحدة . فتكون نسبة زبان الحركة في الخلاء الى زبان الحركة في الملاء ، نسبة العشر . ولنفرض ملاء آخر أرق من الماء ، بحيث تكون المعاوتة الحاصلة فيه ، عشر الماوتة الحاصلة من الماء . فهذه المعاوتة عشر المعاوتة الضعيفة في عشر زبان الحركة في الماء . وقد كما فرضنا أن الحركة في هذه المسافة أذا كانت خالية تحصل في عشر زبان الحركة ، فبلزم أن تكون الحركة مع المعاوتة ، كهى لا مع المعاوتة . وهذا محال . وجميع المقدمات المنكورة في هذه الحجة صحيحة ، الاعرض الخلاء ، فعلينا : أن هذا المحال أنها لزم من فرض الخلاء ، وما يلزم المخال فهو محال . فالمؤل بالخلاء محال .

وأما المتسم الثانى وهو أن تحصل الحركة فى الخلاء فى زمان غير منتسم ، فهذا محال ، لأن كل حركة فى الأين ، فهى انتقال من أين الى اين ، فيكون الجزء الأول من الحركة متقدما على الجزء الثانى منها ، فيكون زمان تلك الحركة منتسما ، لا محالة ،

هذا تهام تقرير هذه الحجة ، وهي ضعينة جدا ، لأنا نقول : الحركة لما هي حركة ، مع تطع النظر عن معاوقة السافة ، لا شك انها تستدعي تدرا من الزيان ، بدليل : ان الحركة من حيث هي هي ، واقعة على مسافة منتسبة ، فتكون الحركة الي نصف تلك السافة منتدبة على الحركة من نصفها ألى آخرها ، وأينها حصل معنى التقدم والتأخر ، فقد حصل الزيان ، فثبت : أن الحركة من حيث هي هي ، تستدعي فورا تسدرا من الزيان ، ثم أن حصل في المسافة شيء من الماوقة ، ولأجل حصول

قلك الماوتة تستدعى قدرا من الزمان ، واذا ثبت هذا منتول : الحركة ، الواقعة فى الخلاء يحصل لها الزمان الذى تستحقه بحسب انها حركة ، والحسركة الواقعة فى الملاء الموصوف بالمساوقة الفسسميفة يحصل لها الزمان ، الذى تستحقه بسبب انها حركة ، ويحصل لها قدر آخر بسبب ما حصل فى تلك المسافة من المعاوقة . فكيف يعقل أن يقال : انه يلزم أن تكون الحركة مع المعاوتة كبى ، لا مع المعاوقة ؟ بل لو كان استحقاق الزمان كله انها كان بسبب المعاوقة ، لكان ما ذكره لازما ، الا أن ذلك لا يقوله عاقل ، وعلى هذه الحجة سؤالات كثيرة . الا أن القدر الذى ذكرناه كنادة .

#### \*\*\*

### والرجع الى التفسي:

أما قوله: « الحركات تختلف بالسرعة والبطء ، بتدر اختلاف المتحركات والمتحرك فيه » فهذا اشارة الى ما ذكرنا ، من أن المقتضى لاختلاف الحركات في السرعة والبطء ، أمران : أحدهما : اختلاف المتحركات في الأشكال . وهذه والثانى : اختلاف احوال المتحرك فيه ، بسبب الرقة والفلظ . وهذه المعجة لا تعلق لها بالوجه الأول . انها تعلقها بالوجه الثانى . فلهسذا المعنى ، لم نذكر تفاصيل القسم الأول . وأما بتية الكلام فهو الذي لخصناه في تترير هذه الحجة ، فلا فائدة في التطويل بعد الوقوف على المطلوب .



# النسل السابع ن نَوَ لُبِحُوهــــرالْفَرْدِ

قسسال الشسيخ: « اتصال المقادير بعضها ببعض: أن تعسيم اطرافها واحدة ، واتصالها في انفسها أن يكون موجودا بالقوة في لجزائها خد مشترك ، تهاس المقادير أن تكون نهاياتها معا ، من غير أن تعسيم واحدة ، كل مقدارين يتهاسان بالكلية أن أمكن فهما متداخلان »

التغسيسي : المتصيسود من هذا الكلام : تفسيم ثلاثة الفاظ : الحدها : الاتصال ، والثاني : التماس ، والثالث ، التداخل ،

أوا الاتصال ، غهذا يستدى شيئين ليكون أحدها متصلا بالثائى ، ثم هذان الشيئان اما أن يكون أحدها ممتازا عن الآخر بالفعل فى الوجود الخارجى ، أو لا يكون كذلك . فالأول مثل أن يتوم خط مستتيم على خط مستتيم على زاوية ، وتكون نهايتاها واحدة بالفعل . والثانى كما أذا فرضنا خطا ليس فيه مقطع بالفعل ، فانه يقال : هذا الخط متصل واحد ، لأجل أنه يمكن أن يغرض فيه مقطع واحد ، بكون ذلك المقطع مشتركا فيه بعينه بين القسمين ، فيكون نهاية لأحد القسمين وبداية للقسم الآخر ، فالتصل بالوجه الأول ( هو ) أن يكون قد حصل فيه قسمان ، وكل واحد منها مناير للقسم الآخر بالفعل ، والمتصل بالوجه الثانى هو شيء واحد في الوجود الخارجي ، غليس هناك قسمان ، ولا جزءان بالفعل البتة ، بلا هو بحال لو فرضنا فيه مقطم: ، لكان ذلك المقطع مشتركا فيه بعينه بين القسمين .

هذا هو الكلام في الاتصال •

ونيه سؤال: وهو أن هذه النقطة عند الخصم عرض ، فاذا كان

مشتركا بين الخطين ، لزم كون العرض الواحد قائبا بمحلين . وهـــو محال .

واله تماس المقادير ، فهى أن تكون نهاياتها مما من غير أن تمسير. واحسدة .

وتةرير الكلام: ان نهايتي التصلين واحدة غي الاشارة ، ونهايتي المتهاسين واحدة أيضا غي الاشارة . فالمتصلان والمتهاسان يشتركان غي كون النهايتين واحدة في الاشارة . الا أنا نقول : هذا الذي هو واحسد في الاشارة الحسية ، ان كان واحدا في نفس الأمر فهو الاتصال ، وان لم يكن واحدا في نفس الأمر ، فهو التهاس . وههنا محل البحث . وذلك لأن المنهايتين اذا كانتا باتيتين في وقت النهاس ، مع انها سارتا واحدة مي الاشارة الحسية . فههنا يلزم القول بنفود كلية احداهها في كلية الأخرى . ننتول : هل حصل في هذا الوقت امتياز احدهها عن الآخر في امر ، أو لم يحصل أ غان حصل ، فذلك الامتياز ليس بالماهية ، لأن جميع النقط ماهيتها واحدة . ولا باللوازم لأن لوازم الماهية الواحدة مشتركة فيها بين أفراد تلك الماهية ، ولا بالموارض ، لأن النهايتين لما لتي كل واحد منهها كلية الأخرى ، وكل عارض يفرض كونه عارضا لاحداهها فنسبته اليها ، كنسبته الى الآخر . وحينئذ يصير ذلك العارض مشتركا بينهها . والمشترك بين الشيئين لا يقتضى امتياز احدهها عن الآخر .

نشبت: انه لا امتياز بينها في امر من الأمور ، وذلك يقتضى ارتفاع التعدد . لأن التعدد لا يحصل الا بالتفاير في الهوية . وقد نرضضا أنه لا تفاير بينها البتة ، وإذا ارتفع التعدد ، فقد بطلا ، ويكون الحاصلا فهاية واحدة مشتركة بينهما ، وهذا هو الاتصال ، فثبت : أن القسول بالتماس محال .

والذي يبكن في الجواب أن نقول : أن أحدى النهايتين نبتاز عن لأخرى بكونها نهاية لهذا الخط ، دون ذلك ، وكذا المتول من الجانب الآخر ، والله اعلم .

# ولترجع الى للتفسير:

أما قوله: « اتصال المقادير بعضها ببعض: ان تصير اطرافها واحدة » ما الراد منه : هو ما ذكرناه من الاتصال بالوجه الأول ، وأما قوله « واتصالها في انفسها : ان يكون موجودا بالقوة في اجزائها حد مشترك » فالمراد : ما ذكرناه من الاتصال بالوجه الثاني ، وأما قوله « تماس المقادير : أن تكون نهاياتها معا ، من غير أن تصير واحدة » فهو الذي ذكرناه في تفسير التهاس ، وأما قوله « كل مقدارين يتماسان بالكلية فهما متداخلان » معناه : أن الشيئين اذا لم يتماسا بتمام الذاتين بان تصير نهايتاهما معا في الاشارة الحسية فهما متماسان ، فاما اذا تماسا بتمام ذاتيهما حتى تصير كلية ذات الآخر ، فهذا هو المسمى بالمتداخل .

#### \*\*\*

قــال الشــيغ: (( كل مقدارين يتماسان بالكلية ، ان امكن فهما متداخلان ، ذل ما ماس شيئا بكليته ، فما ماس احدهما ماس الآخر ، كل متماسين لا بالاسر ، فهما متميزان بالوضع ، كل متميزين بالوضع فان تجاوزهما بنهايتين ، ان كانت اجزاء لا تتجزا ، لم تتجزا بالملاقاة ، كم لا يتجزا باللاقاة ، فمماسته بالاسر ، كل مماس بالاسر ، فما ماس مماسه ، ماسه ، كل ما ماس شيئين وحجب بينهما ، ماس كلا بما لا يماس به الآخر ، فانقسم ، فلا شيء من الماس على ترتيب محجوب بعضه من بعض بغير منقسم ، كل مماس بالاسر من غير تنحى شيء عن شيء ، فحجم جملتها وثل حجم الواحد ، وان كان العدد اكثر ، ما لا يتجزأ لا يتألف من تركيبه مقدار ، لائه لا يتماس بالحجب ، ولا يتماس بالداخلة ، تماسا بوحب زبادة حجم »

التنسير : الغرض من هـذه المتدمات : تقرير المرهان عـلى ان هذه الأجسام المحسوسة لا يجوز أن تكون مؤلفة من أجزاء لا تقجرا ، وذلك لأن تلك الأجزاء يبتنع أن تكون متلاتية ، وأذا لم تكن متلاقية ، أمتنع تألف - ذه الأحسام منها .

وانها تلذا : انه يهتنع كونها متلاتية . لأنها لو تلاقت ، لكانت اما أن

تكون متلاقية بالكلية ، أو لا بالكلية ، والقسمان باطلان ، فبطل القـول بكونها مثلاقية .

# وأتما قلنا : أنه يمتلع أن تكون متلاقية بالكلية لوجوه :

الأول: أن الجزاين أذا كانا متلاتيين بالكلية ، رجب أن ينفد كل أحدهما من كل الآخر ، وحينئذ لا يكون مقدار المجموع منهما زائدا عسلى مقدار كل أحد منهما ، والالم يحصل النفود بالكلية . ماذا جاء ثالث ولتيهما فهو أيضا ينفد فيهما ، فلا يكون متدار مجموع الثلاثة زائدا على متسدار الواحد . وبهذا المطريق وجب أن لا يحصل من اجتماعهما زيادة في الحجم والمقدار ، وحينئذ لا تكويه هذه الأشياء المطبهة في المقدار والحجم مؤلفة

الثانى: أن الاتنين منها أذا تلاتيا بالكلية ، محينتذ لا يبتى أحدهها متبيزا مى الاشارة الحسية ، وهكذا التول مى جميع الأجزاء ، موجب أن لا يحصل من تلاتيهها شىء تحصل منيه أجزاء وجوانب ، متبايزة مى الاسسارة الحسية .

الثالث: أنها أذا تداخلا فلا أمتياز بينهما بحسب الماهية ، ولا بحسب لمرائمها ، ولا بحسب عوارضها أيضا ، لأنهما لما تداخلا : مكل عارض يعرض حصوله ، كان ذلك العارض بالنسبة الى أحدهما ، كهو بالنسبة الى الأخر ، فيصير ذلك العارض بشتركا بينهما ، والمشترك بينهما لا يوجب لمنياز أحدهما عن الآخر ، وهذا يتنضى أنها أذا تداخلت أن لا يبتى بعضها بمتازا عن البعض في نفس الأمر ، وأذا كان كذلك ، فحينئذ يرتفع المتعدد ، فيلزم أن يكون الجسم العظيم المؤلف من تلك الأجزاء في حجم الجزء الواحد ، وأن يكون جزءا واحدا في نفس الأمر غير قابل المسهة ، وذلك محال ،

الوجه الرابع: انه لو جاز تداخل الجزئين منها ، لجاز مى الأزيد مالأزيد ، حتى لا يمتنع دخول الجبل الصلب مى حيز جوهر مرد . وهو محال . مثبت بهذا : أن كون الأجزاء التى لا تنجزا متلاتية بالأسر ، محال . ولها القسم الثانى وهو كونها مثلاثية لا بالأسر ، نهذا أيضا محال ، لأنها لما كانت مثلاثية بالبعض دون البعض ، غالبعض المحكوم عليه بالثلاثى ، غير البعض المحكوم عليه بعد التلاقى ، غير البعض المحكوم عليه بنه لا ينقسم لا يجتمعان ، وذلك يقتضى أن يكسون المحكوم عليه بأنه لا ينقسم يكون منقسا ، وذلك محسال ، غثبت : أن الأجسزاء التي لا تتجزا ، لو كانت مثلاثية لكانت اما أن تكون مثلاثية بالأسر ، أو لا بالأسر ، وثبت : أن القسمين باطلان ، غوجب أن يكون القول بأنها مثلاثية باطلا ، وذا ثبت أنه يعتنع عليها أن تكون مثلاثية ، ثبت أنه يعتنع أن تكون هذه الأجسام مثالفة منها ، لأن التاليف لا معنى له الا الثلاثي ، وإذا كان التاليف أيضا محالا ،

وهذا هو تترير هذا البرهان .

واعلم : أن هذه الحجة يمكن ايرادها على وجوه كثيرة :

الأول : ان كل جزء غلابد وأن يكون ببينه غير يساره ، وفوقه غير تحته ، وكل ما كان كذلك ، فهو منتسم ، وهذا هو الوجه الذئ ذكرناه في كتاب « الاشارات »

الثانى: أن يقال: لو مرضنا ثلاثة جواهر متماسة . والوسط يلاقى الطرفين . غاما أن تكون تلك الملاقاة بالكلية ، أو لا بالكلية ، فأن كسانت بالكلية فهو باطل . للوجوه الأربعة المذكورة ، وأن كان لا بالكلية ، فالقسية لازمة .

الثالث : هذه الأجزاء اذا تباست ، ناما أن يكون تباسها بتبام نوانها ، أو بنهايتها ، والأول يوجب المقول بتداخل الأجزاء ، وهو محال سعى ما بيناه سوالنانى يتنضى أن يكون تباسها بنهاياتها لا بنواتها ، وحينئذ تكون نهاياتها غير نواتها ، نتلزم النسهة ، وأيضا : فالمنهاية التى بها يباس ما على يهينه غير النهاية التى بها يباس ما على يساره ، فتلزم التسمة ، وهذا تبام تترير هذه المحجة ،

# ولترجع الى تأسير الفاظ الكتاب:

واعلم : أن « الشيخ » لم يرتب كلابه في هذه الحجة على النظم الطبيعي ، ولكنه ذكر مقدمات تسعة ، وبا أشار الى كينية نظبها .

فالقدمة الأولى: قوله: «كل ما ماس شيئا بكليته ، نما ماس أحدهمه ، ماس الآخر » فالمراد: أنا لو فرضنا أن جزءن تماسا بكلية ذاتيهما ، رجب أن تكون ذات كل واحدة منهما نافذة بالتمام في تمام ذات الآخر ، واذا كان الأمر كذلك ، فاذا جاء جزء ثالث ، وماس أحدهما وجب أن يكون قد ماس الآخر ، أذ لو صار أحدهما ممسوس هذا الثالث ، ولم يصر الثاني ممسوسا له ، فحينئذ تكون ذات المسوس مبانية لذات غير المسوس وغير نافذة فيه ، ولا مداخلة فيه بالأسر ، وقد فرضنا أن الأمر كذلك ، هذا خله .

فثبت : أن كل ما ماس شيئا آخر بكليته ، نكل ثالث ماس أحدها ، مانه لابد وأن يماس الآخر . وهذه المقدمة أنها يحتاج اليها في بيان أنا لو فرضنا كون الجزاين مقلاقيين بالأسر ، لكان أذا جاء الثالث ولقيما ، وجب أن يكون هذا المثالث ملاقيا لهما أيضا بالأسر ، وحينئذ يلزم أن لا يزيد مقدار الواحد . وأيضا : يلزم أن لا يبتى بين ثلك الأجزاء تربيب ولا تباين في الاشارة الحسية . وكل ذلك محال .

والمتدبة الثانية: قوله: «كل متاسين ، لا بالأسر ، فهما متميزان بالوضع » غالمراد: أنه اذا لم تكن كلية احدهما سارية في كلية الآخر ، كانت متباينة عنه ، فهما متميزان لا محالة بالإشارة . وهذا الكلام حق وانا اظن أنه لو قال : كل متميزين بالوضع فهما يتباسان لا بالأسر ، لكان أولى . لأن غرضه في تترير هذه المتدبة أن يتول : لكن الأجزاء متميزة في الوضع ، فهي غير متلاتية بالأسر . وذلك لأن استثناء عين المتدم ، ينتج عين المتالى . أما أذا تلنا : كل متباسين لا بالأسر فهما متميزان بالوضع ، لكن الأجزاء متميزة بالوضع ، فهما متباسان لا بالأسر . كان هذا باطلا . لأن استثناء عين المتالى لا ينتج عين المتدم .

والمقدمة الثالثة : قوله : (( كل متبيزين بالوضع ) مان تجاوزهم

منهایتین » نالمراد : انه لو ثبت ان ثلاتی هذه الأجزاء لا یکون بالأسر ، غلابد وان یکون ثلاثیها بالنهایات نقط ، ومتی کان الأمر کذلك كسانت منتسبة .

والقدمة الرابعة : دوله : د ان كانت أجزاء لا منجزا ، لم تنجزا ، لم تنجزا ، لم اللاتاة »

فالمراد: أنه ثبت أن هذه الأجزاء اذا تلاقت ، فاما أن يكون تلاتيها بالأسر ، وهو محال ، أو لا بالأسر ، وذلك يوجب قسمتها ، فذكر في هذه المتعبة : أن ما لا يكون متجزئا البتة ، امتنع أن يصير متحركا عند الملاتاة ، وذلك يتنضى أن لا يلاتي شيء منها شيئا البتة ، وحينئذ لا يحصل من تلاتيها هذه الأجسام ، وذلك يقتضى أن هذه الأجسام غير حاصلة من تألفها واجتماعها ، وذلك هو المطلوب .

واما القدمة الخامسة ، وهي توله : « كل ما لا يتجزأ باللاقاة ، مماسته بالأسر »

مالداد: انه اذا ماس شىء شيئا . وكانت تلك الماسة لا بالبعض ، وجب ان تكون بالكل ، لأنه اذا لم يماسه ببعضه ولا بكله ، غانه يمتنع ان يماسه البتة .

وأما القدية السلاسة : وهى قوله : « كل مياس بالأسر ؛ نبا ماس ماسة : ماسه » فهذه المقدية تربية من الأولى وكالمكررة ، وأن كان يبكن أن يتكلف المهار فرق بينها .

وأما القدية السابعة: وهي توله: « كل ما ماس شيئين ، وحجب بينهما ، ماس كلا بما لا يماس به الآخر ، غانقسم » غالمراد منه: أن الجوهر المنوسط أذا ماس ما على يمينه وماس على يساره ، غان ماسهما بتمام الذات ، تداخلت الثلاثة ، وحينئذ لا يبتى هناك ترتيب في الوضع والإشارة ، ولا يبتى كون أحدهما وسطا ، وكون الآخرين طرفين . ولما دل الحسر على حصول هذه الأمرر ، ثبت: أن المتوسسط لتى ما على يمينه ، وما على يسساره ، لا بنمام الذات ، بل بالنهايتين ، وذلك يوجب انتسام الوسط ، وهذا أيضا كالكرر .

وابا قوله : « فلا شيء من الماس على ترتيب ، محجوب ، بعضه من بعض بفي من بعض الترتيب باتيا » وكان الوسط يحجب الطرفين عن التباس ، فالملاقاة حاصلة ، لا بالأسر ، وبنى كانت الملاقاة حاصلة لا بالأسر ... بلى بالطرفين ... كان الانتسام لازها .

وأما المقدمة الثامنة: (وهى توله): « كل مماس بالأسر (١) ، من غير أن يننحى شيء عن شيء ، فحجم جملتها مثل حجم الواحد ، وأن كان المعدد أكثر » فالمراد: أنه لو حصلت الملاقاة بالأسر ، لكان المتدار المجزء الواحد ، وذلك محال .

وأما المقدمة التاسعة : وهى توله : « با لا ينجزا لا يتالف بن تركيبه متدار ، لأنه لا يهاس بالحجب ، ولا يتهاس بالداخلة ، تهاسا يوجب زيادة حجم » فالمراد : أن هذه الأجزاء لو تهاست . لكانت اما أن تحجب الوسط ، أو لا تتهاس بالمداخلة تهاسا يوجب زيادة حجم .

والمراد (۲): أن هذه الأجزاء لو تهاست . لكان اما أن يحجب الوسط الطرفين عن التهاس ، أو لا يحجب . غان كان الأول كان الوسط منتسما ، غيلزم أن يكون غير المنتسم منتسما ، وهذا محال . وأن كان الثانى فحينئذ تكون الأجزاء متداخلة بالأسر . والتداخل بالأسر يمنع من حصول الزيادة في الحجم ، فحينئذ لا يكون تركيبها سببا لحصول الزيادة في الحجم ، فلا تكون هذه الأحجام متولدة من تألفها . وفلك باطل . ولما كان القول بوجود هذه الأجزاء ينضى الى هذين المتسمين ، وكان كل واحد منها باطلا ، كان المقول بوجود هذه الأجزاء باطلا محالا .

#### \*\*\*

قال الشاعة : « أن كان تأليف مما لا يتجزا ، وجب أن يكون الجزء الموضوعان على مسافة بينهما ، جزء يمتنع فيه الالتقاء بالحركة ، خوفا من القسام الجزء »

<sup>(1)</sup> كل مبلس بالأسر: مكرة في الأصل .

<sup>(</sup>٢) غالمراد أن: ص

التسسير: هده هي الحجة الثانية على نفى الجوهر الثرد . مانا اذا فرضنا خطا مركبا من أجزاء ثلاثة مباسة ووضعنا على طرفي هذا الخط جزين . فهذان الجزءان الموضوعان على المطرفين ، بقى بينهها خسلاء بهتدار الجوهر الواحد . فنقول : كل واحد منها تابل للحركة والمسافة خالية والمائق زائد ، فوجب أن يصح على كل واحد منها أن يتحرك . واذا تحركا فحيننذ يضير نصف كل واحد منهما مهاسا للصف ذلك الجوهر المتوسط في الخط الأسفل . وذلك يوجب القسمة .

ولقائل أن يقول: الستم تلتم: ان الواتف على طرف المالم ، لا يبكنه ان يبد البد الى الخارج ، لا لمتيام عائق خارج المائم ، لكن لأن شرط صحة المحركة حصول المكان والجهة ، ولا مكان ولا جهة خارج المسائم ، المتتمت الحركة ، لا لقيام المانع ، بل لغوات الشرط ؟ نهل لأحد من مخالفيكم أن يقول على سبيل الاستهزاء : أن هذا المتحرك المتنمت عليه الحركة ، خونا من أن يثبت جهة خارج المائم ؟ بل قلتم : أن الرجوع الى الاستهزاء في موضع الحاجة الى البرهان لا يليق بأهل الملم . المي المنافة على هذين الجزمين مشروط بكون المسافة قابلة للتسبة ؟ واذا لم يحصل هذا المنى المينئذ المتنافة المسافة قابلة للتسبة ؟ واذا لم يحصل هذا المنى المينئذ المنافة على المنافة ع

#### 李申李

قسال الشمسيغ: « ويتقابلان بالحسركة على مسافتين زوهينى الأميزاء ، لا يجوز احدهما الآخر من غير ان يلعقه بالمحاذاة ، والحسركة متساوية ، فان كل واحد منهما ان كان قد قطع التصف عدد المعاذاة ، فبعد لم يحاذه ، وان اختلفا فقطع المتفقين في السرعة مختلف »

التنسير : هـذه هي الحجة الثالثة على ننى الجوهر النرد . وتتريرها : اتا ندرض خطأ مركبا تكون أجزاؤه شـفعا . ولننرض كونه مركبا من ستة اجزاء ، ولنشع نوق طرفه الأيين جزءا ، وتحت طرفه الأيسر جزءا آخر ، ولنفرض أن هنين الجزمين أبقدا بالحركة مما ، وتركا مما ، ولنفرض كون الحركتين متساويتين في السرعة والبطه ، فهذان الجزءان لابد وأن يمر كل واحد منهما بالآخر ، وأن يصير محانيا لله ، ولا يمكن حصول هذه المحاذاة الا على ملتتى المجزء الثالث وللرامع ، مقد حصسل الجزء الواحد على ملتتى الجزءين ، وذلك يوجب تسسمة الأجسزاء .

#### \*\*\*

قـــال الشـــيغ: « ولو كان تركيب مما لا يتمزا ، مُوقوع عدد القطر في المربع كعدد الضلع ، مع أن كل واحد منهما ليس بين اجزائهما غرجة ولا اختاف مقادير »

التفسيسير : هسده هن الحجة الرابعة على نفى الجوهر الفرد . وتتريرها : أنا أذا فرضنا مربعا تركب عن خطوط أربعة متباسة ، بحيث يكون كل خط منها مركبا من أربعة أجزاء . فضلع هذا المربع لا محالة مركب من أجزاء أربعة ، وتطره أيضا مركب من أجزاء أربعة .

وهى: الجزء الأول من الخط الأول ، والثانى ، ن الثانى ، والثالث من الثالث ، والرابع من الرابع . منتول : هذه الأجزاء اما أن تكون من جهة هذا المتطر متلاتية ، او لا تكون . مان كانت متلاتية . ماما أن تكون تكون مقاديرها من جهة القطر متسساوية لمقاديرها من جهة الضلع ، أو تكون أزيد ، والأول يتنضى أن يكون مقدار القطر مساويا لمقدار الضلع ، وذلك محال ، والثانى يقتضى أن يكون مقدارها من جانب القطر أزيد من مقدارها من جانب القطر أزيد من مقدارها من جانب القطر أزيد من مقدارها من جانب القطر أليد من المقطر مقدارها من المنابع ، فيكون القرد قابلا القسمة ، ميكون الجوهر الفرد قابلا القسمة ، ميكون الجوهر الفرد قابلا القسمة ، وهو المطلوب .

ولها أن قلنا: أن هذه الأجزاء بن جهة القطر غير متلاقية ، فهناك غرج ثلاثة واقمة في خلال تلك الأجزاء الاربعة ، وإكل وأحد بن تلك الفرج . لها أن يبتع الجوهر الغرد ، أو يكون أصغر من ذلك ، غان كان الأولد معيناذ يكون مقدار التطر ببتدار سبعة أجزاء ، ومجموع ضلعى هـذا المربع سبعة أجزاء أيضا ، فيلزم أن يكون التطر مساويا للضلعين ، هذا خلف ، وأما أن كان كل وأحد من تلك الفرج أصغر من الجوهر الفرد م ومو المطلوب .

#### \*\*\*

قسال الشيغ: ((وكان اذا زالت الشيس عن محلااة شخص » وجد في الأرض جزءا ، أما أن يزول عن المحاذاة جزءا ، فيكون مدار الشيس » ومدار طرف المحاذاة على الأرض متساويين ، وأذا زالت الشيس جزءا » زال الطرف عن المحاذاة أقل من جزء ، فانقسم ، أو تثبت المحاذاة مسع الزوال ، وهذا محال » (٣)

التفسيسيع : هيذه هي الحجة الخابسة على ننى الجوهر الغرد . وتتريرها : أنا أذا غرزنا خشبة في الأرض ، فأذا طلعت الشهس وقسع لتلك الخشبة ظل في جانب المغرب ، وأذا ارتفعت الشهس بهدار جوهر فرد ، فأما أن ينقص من طرف ذلك الظل شيء ، أو لا ينقص ، والثاني محال لوجهين :

الأول: انه لو عنل ذلك ، ماذا ارتفعت الشمس جوهرا ثانيا وثالثا وجب ان لا ينتقص من ذلك الظل شيء ، وهكذا حتى ببلغ الشمس الي وسط السماء ، مع أن ذلك الظل يكون باتيا كما كان ، مانه ليس لبعض تلك الجواهر خاصية ، يلزم من حركة الشمس اليها ، زوال طسرف

<sup>(</sup>۲) عبارة عيون الحكية هكذا : وكان اذا زالت الشهس عن محاذاة شخص يركز غي الأرض جزءا . اما أن تزول الحاذاة جزءا فيكون سدا، طرف المحاذاة واحدا . وهذا محال . واما أن تزول الحاذاة أقل من جزء ، فانقسم ، أو تثبت المحاذاة مع الزوال . وهذا محال . فاذن من المحل أن يكون تاليف الأجسام أجزاء لا تتجزا . فاذن تسهة الأجسزاء لا تقد عند أجزاء . . . المخ .

الظل ، وتكون حركة الشهس الى سائر تلك الأجزاء ، توجب سمكون رف الظل ،

والثانى: أن الشبس أذا كانت في نقطة معينة من الغلك ، فصنئذ يحصل خط متوهم خرج من نهاية جرم الشبس ، وبر على طرف تلك الخشبة المغرورة ، واتصل آخره بآخر ذلك الظل ، غاذا انتتات الشبس من تلك النقطة ، عقد تحرك من ذلك الخط راسه ، المتصل بالشبس ، وأن لم يتحرك من ذلك الطرف رأسه المتصل بطرف الظل ، محينئذ حصل الخط الواحد السنتيم من جانب الشبس رأسان ، وذلك محال .

نثبت: أنه متى ارتمت الشهس جزءا ، انتتص من طرف المثل شيء .
عاذا تلنا : انه كل ما ارتفعت الشهس جزءا ، انتتص من طرف الثال
جزء ، أنم أن يكون أمتداد المثل مساويا لامتداد ربع الفلك . وذلك
محال . وان تلنا : انه كل ما ارتفعت الشهم جزءا ، انتتص من طرف
الظل أتل من جزء ، فهذا يوجب المتول بانتسام الجسوهر الفرد . وهو

#### \*\*\*

# مَــالَ الثـــيخ : « فائن قسية الإمسام لا تقف عند اجزاء لا تلمِــا »

التعسيم: ثا نكس هذه الدلائل الخيصة على ابتناع وجسود جزء لا يتبل النجزئة ، لا جرم صرح بعدها بنكر تجزئة المطلوب . وهسو (أن ) تسبة الأجزاء لا تتن عند اجزاء لا تتجزا ، بل الأجسام قسابلة للقسمة الى غير النهاية . واعلم : أن كون الجسم قابلا للقسمة عسلى نلاتة أوجه :

التحما : تبول التصنية على سبيل أن يتنصل أحد التسبين عن الأخسر .

والوجه الثاني: أن لا يننصل أحد التسمين عن الآخر ، لكن عسلى سبيل أن يختص أحد تسميه بعرض لا يحصل في القسم الآخر منه ، أما عرض حتيتي كما في البلغة أو عرض صافي كاختلاف المتباسين وما يجرى مجسراه .

والوجه الثالث : أن لا ينفسل أحد التسبين عن الآخر ، الا في الوهم ، مثل أن يقال : كل متحيز يتوهم ويتجيل ، نانه لابد وأن يتبيز فوقه عن تحته وببينه عن يساره .

واذا عرفت هذا فنقول: ان الدلائل التى ذكرناها ، لا توجب كون الجسم قابلا للقسمة الانفصالية ، الى غير النهاية وكيف لا نقول ذلك . والفلك عند الفلاسفة مع كبره لا يقبل المسمة الانفصالية ، بل اللازم من تلك الدلائل المذكورة: أحد القسمين الباقيين من القسمة .

#### \*\*\*

# قسسال المسسيخ : « وليس يجب ان يكون للجسم قبل التجزئة جزء ، الا بالامكان ، ويجوز ان يكون في الامكان احوال بلا نهاية »

التفسير: المتصود من هذا الكلام: ذكر الجواب عن دليل يتمسك به مثبتو القول بالجوهر النرد ، وتترير ذلك الدليل: أن يقال: لو كان الجسم قابلا لانتسامات لا نهاية لها ، لحصلت اجزاء بالفعل لا نهساية لها ، والتالى محال ، فالمتدم مثله .

# بيان الشرطية من وجوه:

الأول: انا اذا اخذنا الماء الواحد ، فتسمناه الى نصفين ، فنتول: هذان المجزءان الحاصلان بعد التسمة . هل كانا موجودين قبل القسمة ، أو ما كانا موجودين قبل القسمة ؟ فان كان الأول لمزم أن يقال : كل جزء يحصل بعد التسمة الممكنة فانه كان موجودا قبل حصول القسمة . فساذا يحصل بعد التسامات الممكنة غير متناهية ، لمزم القطع بأن تلك الأجزاء كانت

موجودة قبل الشعبة بالنعل ، وحيفذ يلزم القطع باته كان (۴) الهسسم طابلا الاقصابات غير بتناهية بالهمل . وهو المطلوب ، وابا اذا تلنا : ان المجزعين المصلطين بعد النسبة با كانا موجوعين تبل الضمة ، نحيئنظ يلزم أن يتال : ان تقسيم الماء الاولاد الى نصفين يكون اعداما للماء الاولا ، ويكون أيجادا لمهذين المائين المحاصلين بعد المتممة ، وذلك يكسابرة في المحسوسات ، ويلزم أن يقال : أن البعوضة أذا طارت على وجسه البحر وشقت بعبضعها المسفير ، جزءا صفيرا من سطح البحر ، فانهسا قد أعدمت البحر الأول وأوجدت البحر الجديد ، ومعلوم أن من التزم ذلك ، لا يكون عاتلا البقة .

والوجه الثانى في بيان أن الجسسم لو كان قابلا لانقسامات لا نهاية لها ، لحصل فيه اجزاء لا نهاية لها بالغمل : هو أنا نغرض الكلم في خط معين ، ونقول : لا شك أن منطع النصف منه موضع معين ، ويستحيل عقلا أن يكون غير ذلك المقطع منطعا النصف ، لأن غير ذلك المقطع لابد وأن يكون زائدا على مقطع النصف أو ناقصا عنه بشيء ما . والزائد على مقطع النصف أو الناقص عنه يستحيل عقلا أن يكون مقطعا للنصف غما هو مقطع النصف من ذلك المفط ، يجب أن يكون كذلك وجوبا فاتيا . وغير ذلك المقطع ينتع أن يكون كذلك أمتناها ذاتيا .

وأذا عرنت هذا في مقطع النصف ، فالأمر كذلك في مقطع المثلث ومقطع الربع . فلو كان ذلك الخط تابلا لانتسامات لا نهاية لها ، لكان لكل واحد من تلك المقاطع خاصية يجب حصولها فيه ، وجوبا ذاتيا وبيتنع حصولها في غيره امتناعا ذاتيا ، واذا ثبت هذا ، لزم أن يقتل : أن لكل متطع من تلك المقاطع المغير متناهية خاصية واجبة الثبوت فيه ، ممتنعة للنبوت لفيره ، وبديهة المقل شاهدة بأن الاختلاف في الخواص الذاتية والصفات الملائهة توجب أن تكون الأمور الموسونة بها متباينة مالنمل ، مشاعوا على ذلك .

<sup>(</sup>٣) لو كان : ص

نشبت: أن الغط لم كان تابلا لانتسامات غير متناهية ، لكان لكل واحد من تلك المتاطع خاصية معينة واجبة النبوت نيه ، متنعة النبوت ني غيره . ولمو كان الأمر كذلك ، لكان كل وأحد من تلك المتاطع ممتازا عن الآخر المتيازا بالنعل . وذلك يقتضى أن تحصل نيه أجزاء غير متناهية بالنعل .

والوجه الثالث في بيان أن المجسم لو كان قابلا الاقسامات لا نهاية لها ، لحصل فيه أجزاء في متفاهية بالملل : عذلك لأن المعتول من التعميم : تنريق المتجاورين ، لايجاد القسمين ، واخراجهما من الحتم الى الوجوة . وكيت لا نقسول ذلك ، ونحن نعلم بالمعرورة : أما فادوون طى تعريق الإجسام ، وإنا لسنا تادرين على ايجاد الاجسام واعدامها ؟ وذلك يدل على أنا أذا أوقعنا المتسبة في جسم ، فنحن ما اعتمنا الأول وأرجعنا هذين الجسمين ، بل أوقعنا المعروق بين هذين المتجاورين ، فنبت بما ذكينا : أنه لو كان الجسم قابلا لانشمايات لا نهاية لها ، لحصلت فيه أجزاء بالغمل لا نهاية لها .

واتها قلنا : ان القول بكون الجسم التناهى القدار مركبا من أجزاه غير مناهية باللمل : محال ، لوجزه كثيرة :

الأول : ان الجسم المتناهى في المتدار ، لو كان بركبا من أجسراء غير متناهية بالنمل ، لوجب ان يتعذر الوصول من أحد طرفية الى طرفة الأخر في زمان متناهى .

الثاني: ان الأجسسام متناوتة في المتدار . وتفاوتها في المتدار بوجب تناوتها في عدد تلك الأجزاء . وكل عدد كان بعضه أتل من بعض ، فهو متناه .

الثالث : مجبوع متدار الجزئين يجب أن يكون أزيد من مقدار الجزء الواحد . والا يجب أن لا يكون تألفها سببا لحصول المقدار ، وأذا ثبت مذا وجب أن تكون نسبة القدر للقدر ، كنسبة المدد الى المدد ، وأذا كانت نسبة التدر الى التدر ، نسبة متناهى التدر الى متناهى القدر ، وجب ان تكون نسبة المدد الى المدد ، نسبة متناهى المدد الى متناهى المدد . وهو المطلوب .

#### \*\*\*

# ولنرجع الى تفسير لفظ الكتاب:

قوله: ﴿ ليس يجب أن تكون للجسم قبل التجزئة جزء الا بالامكان ﴾ معناه: أن الجسم قبل التجزئة ليس مركبا من أجزاء البنة ، بل في نفسه جسم واحد ، هاذا أوردنا عليه التسيم ، كان ذلك احداثا للاننينية . والحاصل : أن عند « الشيخ » التقسيم : احداث للاننينية ، وعند مثبتي الجوهر الفرد ، التقسيم تغريق المتبائلين ، الا أنا أثبتنا بالدليل القاهر : أن الجسم لو كان قابلا لانتسامات لا نهاية لها ، لوجب كون تلك الأجسام حاصلة فيه بالفعل . و « الشيخ » مازاد على ادعاء أنه لا يلزم من كونها قابلة للانتسامات كونها منتسمة في انفسها ، فكان الاشكال باقيا .

#### \*\*\*

قـــال الشـــيخ « فائن الأجسام لا ينقطع أبكان انقسامها بالتوهم البتة ، ولها تزيدها فالى حد ثقف عنده ، أذ لا نجد مادة غير متناهية ، ولا بكانا غير متناه »

التفسير : المراد من هذا الكلام : أن الأجسام لا نهاية لها في المسفر ، وهي متناهية في الكبر ، كما أن المدد لا نهاية له في الزيادة ، وأن كان متناهيا في جانب النتصان . ثم أن « المشيخ » علل وجروب تناهيا في جانب الزيادة مرتين :

احداهها : انه لا تجد مادة غير متناهية .

والثانية: انه لاتجد مكانا غير متناه .

واعلم: أن هذا التعليل نيه نظر . أما تعليله بأنه لا تجد مادة غير: مناهية ، غضعنها من وجهين: الأول : ( ان ) يتال : ولم وتنت تلك المادة ، ولم تذهب الى ضي النهاية ؟ نان علل ذلك بشىء آخر ، لزم التسلسل ، وان قال : انه ثبت هذا المعنى في المادة لمينها ولذاتها ، لا لملة اخرى ، فلم لا يتول منلها في الجسسم ؟

والثانى: ان مذهبه: ان الجسسم تابل التظفل والتكاثف . وعول فى تقرير هذا الذهب على أن قال: المادة ليس لها فى حد ذاتها حجم ولا متدار ، فكانت نسبتها الى جميع المقادير ، نسبة واحدة ، فأل : فلاجرم لا يبعد أن يزول عن المادة مقدار صغير ، ويحل لميها مقدار عظيم كبير ، وبالمكس .

واتول: اذا عتلنا هذا ، نلتائل أن يتول: نسبة تلك المادة الى المتدار المتنامى ، والى المتدار الذى لا نهاية له : واحدة ، فوجب أن تكون طك الدة تابلة لمتدار لا نهاية له . وعلى هذا التتدير ، فانه يبطل توله : ان عدم المادة هو الذى أوجب كون الجسم متناهيا في جانب الزيادة . ولما التعليل الثاني وهو توله : أن ذلك أنها لم يوجد ، لأنه لا يجد مكانا غير متناه . فهذا أيضا في غاية الضعف . فأن الفلك الأعظم ليس له مكان ولا حيز . فلو كان عدم المكان يوجب عدم الجسم ، لزم أن لا يوجد الفلك الحيط ، وأن وجد فقد وجد له مكان . وذلك باطل عده .

#### \*\*\*

قـــال الشـــيخ : « ومكان الجسم ليس بعدا هو فيه ــ كما علمت ــ بل هو سطح ما ، يحويه الذي يليه ، فهو منه »

التنسير: ان هذا الكلام اجنبى عن هذا الموضع ، غانه في المصل المتدم لما أبطل المتول بأن المكان هو البعد ، كان يجب عليه أن يفرع عليه بأن المكان هو السطح ، غاما ايراده ههنا مغير مناسب ،

وأعلم: أن مذهب « ارسطاطاليس » أن الكان هو السطح الباطن

من الحاوى الماس للسطح الظاهر ، من الجسم الحوى ، و « الاسام المعلون الالمى » له أن يحتج على نساده بأن يتول : صريح المثل هاكم بأن الجسم قد يكون ساكنا مع توارد السطوح عليه في كل آن ، وقسد يكون متحركا مع بقائه مماسا للسطح الواحد ، وذلك يدل على أن المكان ليس هو السطح .

أما الأول • فلأن السبكة اذا وتنت غى الماء ؛ والطير ( اذا ) وقف غى المهواء ؛ ثم ان الماء يمر على المسبكة والمهواء ( يمر ) على الطير ، فيهفا السطوح متواردة عليه بحسب الآنات المختلفة . فلو كان الكان عبيارة عن السطح ، لكان الانتقال من سطح الى سطح ، انتقالا من يكان المي مكلن ، وكان يكون حركة ، وكان يجبه في مثل هذه المسبكة ومثل هذا المسبكة ومثل هذه المسبكة منا المطير ، ان يكون متحركا . ولما شهد صريح المجس بان هذه المسبكة .

ولها الثانى ؟ فلأن الدقيق أذا وضع في الجراب حين ما كان في « الرى » ()) ثم نقل الجراب مع ذلك الدقيق الى « سبرقند » (ه) فههنا ذلك الدقيق ، بقى سطحه الظاهر مماسا للسطح الباطن من الجراب » ولم ينتقل عنه ، فلو كان المكان هو السطح ، لوجب أن يقال : أن الدقيق الذى كان في « الري » ثم حصل في « سبرقند » لم ينتقل البتة ، ولم يتحرك البتة ، وذلك معلوم الفساد بالبديهة ، ولما حصلت الحركة ههنا ، مع أنه لم ينتقل من سطح الى سطح ، علمنا : أن المكان ليس هسوم المسطح (٢)

<sup>(</sup>١) مديئة من مدن بلاد مارس ، ينسب اليها ميقال : رازى

<sup>(</sup>٥) مدينة من مدن بلاد فارس ، ينسب اليها فيقال : سمرقند

 <sup>(</sup>٢) في كتاب « المطالب العالية من العلم الالهي » كلام كثير جدا عن الزمان والمكان .

الفصل الثامن نی الزَّمِسَ إِن

وفيه مسائل:

المسالة الأولى فئ اثبات الزمان

قسال الشسيخ: « وإما الزمان فهو شيء غير مقداره وغير مكانه ، وهو أمر به يكون القبل الذى لا يكون مع المعد ، وهذه القبلية له اذاته ولفيم به ، وكذلك المعدية ، وهذه القبليات والمعديات متصلة الى غير النهاية ، والذى اذاته هو قبل شيء ، هو بعينه يصبر بعد شيء ، وليس الله قبل هو أنه حركة ، بل معنى آخر ، وكذلك ليس هو بسكون ولا شيء من الأجوال التي تفرض ، فانها في أنفسها لها معان غير الماني التي هي بها قبل وبها بهد ، وكذلك مع ، فان المع مفهوما غير مفهوم كون الشيء حركة »

التنسير: أن الكلام في الزمان يقع في مسائل (١):

المسالة الأولى

غی

اثبات وجود الزمان

وللناس فيه قسولان : منهم من اثبته ، ومنهم من نفاه ، والمبتون

(١) منى مسائل أولها: اثبات ... المخ: ص

مريتان: بنهم بن زعم: أن أظهر العلوم هو العلم بوجود النهان ، ولا حاجة فيه البتة الى الاستدلال . ومنهم من يزعم: أنه لا يبكن اثباته الا بالدليل والحجة . وهو اختيار « الشيخ » وأما النفاة ، فقالوا : الزمان من جنس الأمور التي لا وجود لها ، الا ني الأوهام . وذلك لأن الجسسم لا يوجد ني الاعيان ، الا في حد واحد من حدود المسافة ، الا أن الانسسان يشاهد الجسم في ذلك الحد ، ثم في الحد الثاني ، ثم في الحد الثالث . الى آخر حدود المسافة ، فهذه الحصولات وان كانت لا تجتمع في الأعيان ، الا أن صورها تجتمع في الأذهان . فلهذا السبب يحصل للذهن شعور بأمر مهند بن أول المسافة الى آخرها ، ويجعل ذلك الأمر المند كالظرف لهذه الحوادث والحركات . وبن الملوم بالشرورة : أن ذلك كالمر المبتد لا حصول له البتة في الأعيان .

فهذا تفاصيل مذاهب الناس في اثبات الزمان .

## واحتج « الشيخ » على اثبات الزمان في هذا الكتاب بدليلين :

( الدليل ) الأول: ان نقول: لا شسك ان هبنا اشياء نحكم على بعضها بانها قبل غيرها ، وعلى بعضها بانها مع غيرها ، وعلى بعضها بانها مع غيرها ، وعلى بعضها بانها بعد غيرها . فنقول : المفهوم من هذه التبلية والمعية والبعدية ، واما أن يكون نفس الذاتين اللتين حكم لهما بالتبلية والمعية والبعدية ، واما أن نكون هذه المهومات أمرا مغايرا لتينك الذاتين ، والأول باطل . ويدل عليه وجوه :

الأول: أن الذات التى نحكم عليها بالقبلية ، قد نحكم بعد ذلك عليها بالمعية ، ثم نحكم عليها بالبعدية . ولما رأينا القبلية تبدلت بالمعية والمعية ، مع أن الذات المحكوم عليها بهذه الأمور باقية ، علمنا بأن هذه الأحوال أمور مغايرة لتلك الذات .

الثانى: أن الشيء المحكوم مليه بالتبلية ، قد تكون حقيقته أنسه أنسان أو حركة أو سكون ، والمعتول من كونه أنسانا وحركة وسكونا غير المعتول من كونه قبل وبعد .

الثالث : أن الأشياء المستركة في القبلية والبعدية لا تكون مختلفة في الماهية ، والأشياء المختلفة في المتبلية قد تكون مشتركة في الماهية فالمفهوم من القبلية والبعدية : أمور مفايرة لماهيات تلك الحقائق .

الرابع: ان كون الشيء قبل ذلك الشيء أبر مقول بالقياس الى غيره وذاته المخصوصة ، وهى انه انسان أو حركة أو سكون غير مقول بالقياس الى غيره .

الخابس: انا اذا تلنا: هذا الانسان قبل ذلك الانسان و حكم صريح المثل بأن هذا الكلام تضية و موضوعها : قولنا : هذا الانسان . ومحمولها : تولنا : قبل ذلك الانسان . ومحكم صريح عقلنا : بأن موضوع هذه القضية مقابر لمحمولها .

نثبت : أن كون الشيء قبل غيره وبعد غيره أو مع غيره : أمور زائدة على الذاتين اللتين حكمنا عليهما بهذه المتبلية والبعدية .

ثم تقول: هذه المنهومات الما أن تكون أمورا عنبية أن وجودية م والأول باطل . لأن العدم من حيث أنه عدم طبيعة واحدة . وهذه المنهومات أمور مختلفة ، فرجب أن تكون أمورا وجودية . فنتول : هذه المنبليات والمعيات والبعديات أمور زائدة على الذوات موجودة ، وظاهر أنها ليست أمورا مستقلة بأنفسها مستبدة بنوانها ، بل هي نسب وأضافات ، ولابد لها من أمور تكون هذه التبليات والبعديات والمعيات عارضة لها .

ثم نتول: هذا الشيء الذي هو معروض هذه التبليات والمعيات والبعديات ، تد يكون معروضه لها بالذات ، وقد يكون معروضة لها بالنبع والعرض . فانا اذا قلنا : هذه الحركة حصلت تبل هذه الحسركة الأخرى ، قضى صريح المقل بأنها اتصنت بالقبلية ، لأجل أنها حصلت في زمان منقدم على حصول هذه الحركة المتاخرة . حتى أنا لو فرضنا أن هذه الحركة المتاخرة حصلت في ذلك الزمان المتقدم ، وتلك الحركة المتقدمة حصلت في الزمان المتاخر ، لكنا نتضى على تلك الحسركة المتقدمة بانها متاخرة . وبالمحكس .

نشبت: أن الذى نحكم عليه بكونه منتدبا ومناخرا ، قد يكون كذلك فيعا لمفيه ٢ وقد يكون كذلك فيعا لمفيه ٢ وقد يكون كذلك بالذات . ولا يجوز أن يكون كل ما كسان منتدما ومناخرا ، عانه يكون كذلك بهما لغيره ، والا لزم الدور أو التسلسل، فلابد من الانتهاء الى موجود يكون قبلا لذاته وبعدا لذاته . وأن الذى يكون يمتنع عتلا أن يصير بعد وبالمكس . وذلك هو الزمان . وهذه الحجة قرية في أثبات أصل الزمان ، غاما أن هذا الزمان أهو نفس الحركة الفلكية أر مقدارها ، أو أمر مغاير لهما ٤ فذلك بحث عن ماهية الزمان . وهسو أمر مغاير لهما ٤ فذلك بحث عن ماهية الزمان . وهسو أمر مغاير لهما ١ فذلك بحث عن ماهية الزمان . وهسو

#### \*\*\*

### وللرجع الى تفسير الفاظ الكتاب:

اما توله: «واما الزمان فهو شيء غير متداره وغير مكانه » فالمراد الزمان شيء مغاير لمتدار الجسسم ومغاير لمكان الجسم ، وإما توله « وهو أمر به يكون القبل الذي لا يكون مع البعد » فالمراد : أن المتقدم والمتأخر قد يحصلان في النمان ، الا أن المتقدم والمتأخر بحسب المسافة قد يحصلان معا ، والمتقدم والمتأخر بحسب المسافة قد يحصلان معا ، والمتقدم والمتأخر بحسب الذي لا يكون مع البعد ، وإما توله « فهذه القبلية له لذاته ولشيره به ههو الشارة الى ما ذكرنا من أن الذي بحكم عليه بكونه قبل وبعد ، إما أن يكون لفيره ، ولا يجوز أن يكون كل شيء قبلا وبعدا لذاته ، وأما أن يكون تبلا وبعدا أو الدور ، وهما باطلان ، فلابد من الانتهاء للي مالا يكون قبلا وبعدا لذاته ، وأما قوله « وهذه القبليات والبعديات الي مالا يكون قبلا وبعدا أذاته ، وأما قوله « وهذه القبليات والبعديات عن هذا الموضع عن هذا الموضع عن هذا الموضع عن هذا الموضع ، فذا الموضع ، فذاك ، فناك ، فناك ، فحث آخر ، ه

ولما قوله : « والذى لذاته قبل شيء ، وهو بعينه يصبر بعد شيء » فهذا السارة الى الدليل الذى تهدكنا به في انبات أن كدون الشيء قبل غيره أمر زائد على ذاته المخصوصة ، مان الذات المحكوم ١٢٢

عليها بالتبلية تد تصير بعد ذلك محكوما عليها بالبعدية ، فتوارد التبلية والبعدية والبعدية مع بثاثها بعينها في الحالين يدل على أن هذه التبلية والبعدية لمران زائدان على بثك الذات ، وأما قوله : « وليس أنه قبل هو السه متركة ، بل معنى آخر ، وكذلك ليس هو سكون ، ولا شيء من الأهوالي التي تعرض ، فانها في انفسها لها معانى غير المعانى التي هي بها قبل ، وبها بعد ، وكذلك مع (ه) ، فان للمع مفهوما غير مفهوم كون الشيء هركة » فالمراد منه : ما ذكرفاه في الوجه المثانى ، وهو أن المحكوم عليه بانه قبل أو بعد ، تكون حقيقته أنه انسان أو حركة أو سكون ، ومن المعلوم بالفرورة : أن كرنه انسانا وحركة وسكونا مفهومه مغايد لمهوم كونه قبل وبع وبعد ،

واعلم: أن الدليل المنظوم الرتب هو الذي لخصناه ونظبناه . ثم أن تنسير الفاظ الكتاب يظهر أن « الشبيخ » قد أشار الى بعضها ، مع أنه ما تمم جبيع مقدمات الدليل .

# المسالة الثانية في بيان ان الزمان كم متصل

قــال الشــــيغ: « وهذه القبليات والبعديات والمعات الوالى على الاتصال ويستحبل أن تكون دغمات لا تنقسم و والا لكانت توازى حركات في مسافات لاتنقسم و وهذا مجال و فاذن يجب أن يكون اتصالها اتصال القادير »

التفسيع : المتصود من هذا الفصل : بيان أن الزمان كم متصل ، والحجة عليه : أن التبليات والبعديات المتماتبة ، أما أن تكون آنامت متماتبة متوالية ، كل واحد منها لا ينتسم . واما أن لا تكون كذلك ،

<sup>(</sup>٢) وكذلك ذان للمجموع مفهوما : ص

بل تكون أمرا متصلا مستمرا ، والأول باطل ، لأن الزمان لو كان مركبا ون آنات متتالية ، لوجب أن تكون الحركة وركبة من أوور متتالية . كل واحد منها لا يقبل التسمة ، لأن الواقع من الحركة في الآن الواحد ، ان انتسم ، كمان وقوع النصف الأول منه متقدما على وقوع النصف الثاني -نه ، وحينئذ يكون الآن الذي وقع ميه ذلك القدر من الحركة منتسما . وقد فرضنا أن الآن غير منقسم . فثبت : أن القدر المحاصل من الحركة في الآن الواحد غير منقسم ، فلو كان الزمان ، ركبا من الآنات المتقالية ، لكانت المحركة مركبة من الأمور المغير منقسمة . ولو كان الأمر كذلك ، لكان الجسم وركبا من الأجزاء التي لا تتجزأ . لأن المقدار من المسافة التي يتحرك المتحرك عليها مى الآن الذي لا ينتسم بالجزء الذي لا يتجزا من الحركة . ان كنت منقسما كانت الحركة الى نصفه متقدمة على الحركة من نصفه الى آخره . وحينئذ تنقسم تلك الحركة وينقسم ذلك الآن . وقد نرضنا أنه ليس كذلك ، فوجب أن يكون ذلك التسر من المسامة غير منتسم ، مثبت : الزمان لو كان مركبا من الآنات المنتالية ، وجب أن تكون المسافة مركبة من الأجزاء التي لا تتجزأ ، لكنه بين في الفصل المتقدم : أن القول بالجزء الذي لا يتجزأ باطل ، فكان القول بكون الزمان مركبا من الآنات المتتالية باطلا . غنبت : أن هذه القبليات والبعديات لا يمكن أن تكون دغمات وآنات متنالية غير منسمة . ولما بطل هذا ، وجب أن تكون هذه التبليات والبعديات متصلة أتمال المقادير . فثبت : أن الزمان كم متصل غير قار أذات .

## ولقائل أن يقول : ههنا دلائل أقوى مما ذكرتم ، تدل على أن الزمان لابد وأن يكون عبارة عن آنات متتالية :

( أما ) المحجة الأولى: منتول: هذا الآن الذي هو نهاية الماضي وبداية المستقبل ، يمتنع أن يكون قابلا للقسية ، والا لكان أحد جزئيه متقدما على الآخر ، ولو كان كذلك لكان عند حضور النصم الأول منه ، لا يكون النصف الثاني حاضرا ، وعند مجيء النصف الثاني منه ، يكون النصسف الأول مانيا . مثبت : أن كل ما كان منقسما يمتنع أن يكون حاضرا ، وهذا ينعكس انعكاس النقيض ( وهو ) أن كل ما كان حاضرا ، هانه يمتنع

أن يكون منتسما . فثبت : أن هذا الآن الحاضر غير منتسم .

اذا ثبت هذا منتول: ان عبه يكون دفعة ، اذ لو كان على التدريج ، لكان منتسما ، لكنا بينا أنه غير منتسم ، واذا كان عدمه دفعة ، فالآن الذى هو أول ، ان ( كان ) عدمه يكون متصلا بوجوده ، فقد تقالى هذان الإنان ، ثم الكلم فى الآن الثانى كما فى الأول ، وهذا يقتضى القطع بتنالى الإنات أبدا ، وإنه برهان قاهر جلى فى اثبات هذا المطلوب .

والحجة الثانية: ان هذا الآن الحاضر الذى دللنا على أنه لا يتبل التسمة ، لابد وان يكون عدمه ايضا دفعة ، فلابد وان يحصل فى أول عدمه شيء آخر ، والا فحينئذ ينقطع الزمان ، ويكون ذلك الشئيء أيضا حاضرا عند حصوله وحضوره ، فيكون غير منتسم أيضا ، وهذا يوجب القطع بتنالى الآنات التي هي غير منتسمة .

الحجة المثالثة: ان احد طرنى الآن الحاضر هو الماضى ــ وهــو معدوم ــ والمطرف الآخر منه هو السنقبل ــ وهو ايضا معدوم ــ ظو قلنا بأن هذا الآن الحاضر يوجب اتصال احد جزاى الزمان بالجزء الآخر ، لكان هذا المتول معناه: ان احد المعدومين يتصل بالمعدوم الآخر بطــرف ، وجود . وهذا لا يتوله عاقل .

الحجة الرابعة: ان كل جزاين يغرضان في الزمان ، غان احدهما لابد وان يكون متقدما على الآخر ، فلا يجوز أن يكون تقدم الجزء المتقدم على الجزء المتأخر ، أمرا ثبت له بسبب غيره ، والا لزم التسلسل أو الدور — على ما قررناه — فلابد وان يكون الجزء المحكوم عليه بكونه متقدما لذاته ، والجزء المحكوم عليه بكونه متأخرا يكون متأخرا لذاته ، فثبت أن كل جزاين ينرضان في الزمان ، فأن لكل واحد منهما لازما يلزمه لذاته ، وذلك اللازم ممتنع المثبوت في حق الآخر ، لكن اختلاف اللوازم يدل على اختلاف الملزومات في المامية ، فوجب أن تكون الأجزاء المنروضة في الزمان مختلفة لذواتها ولهاهياتها ، ومتى كان الأمر كذلك ، لم يمتل من اتصالها الا تواليها وتعاتبها بحيث يكون كل واحد منها منفصلا في نفسه عن الآخر ، ولا معني لبيسان الآنات الاذلك .

ولما مطل بهذا الدلال كون الزمان متسلا ، ثبت أنه آتلت غير منقسهة ودنمات غير منقسمة ودنمات غير منقسمة ، بقي ههذا قولكم: أن الزمان لو كان مركبا من آتات متالية ، لزم كون الجسم مركبا من الأجزاء التي لا تنجزا ، فلقول : هـذا حقي ، ولا نزاع فيه ، الا أنا نقول : لكن القول بكون الزمان مركبا من الآجزاء التي لا تنجزا ، فلتالية متى ، فالقول بكون الجسم مركبا من الأجزاء التي لا تنجزا ،

ولما الدلائل التى فكرتبوها على أن الجسم يقبل القسية الى غير القهاية ، فالجواب عنها: أنا بينا فى ذلك الفصل: أن هذه الدلائل لا توجب الا القسبة الوهبية ، وليس كل ما صح حسب الأوهام والأذهان ، وجب أن يصح بحسب الأعيان ، اليس تد اتفتوا على أنه كثيرا ما يثبت من الموجودات فى الأذهان ، مع أنه يبتنع حصولها فى الأعيان ، فكذا ههنا ، ثم لنا فى مسالة المجوهر الفرد كتاب مغرد ، بالفنا فيه فى تقرير الكلام من المطرفين ، فين أراد الاستقصاء ، غمليه بذلك الكتاب ،

# السالة الثالثة فى بيان ان الزمان مقدار الحركة

قسال الشسسيغ: « ورحال أن تكون أبور ليس وجودها مما ، تحدث وتبطل ولا تتفي البتة ، فاته أن لم يكن أور زال ، أو أور حدث ، لم يكن قبل ولا بعد بهذه الصفة ، فاذن هذا الشيء التصل متعلق بالحركة والتفي »

المتفسسير: المقصود من عسدا النصسل: بيان أن النهان متسدار المحركة على ما هو مذهب « ارسطاطاليس » وتقرير هذه الحجة: انسه المتبلة بالمعية ، ثم المعية بالبعدية ، نهذا مما لا يعقل تقريره الا اذا حدث أور لم يكن ، أو زال أور كان . وقد دللنا على أن هذا الحدوث

وهذا الزوال ليمن على سبيل توالي الآنات التماتية ، بل لابد وأن يكون على سبيل الأصال المستبر ، ولا معنى للمركة الانك ، عانا بينا في أول الكتاب : أن المركة عبارة عن تبدل يعدث على سبيل التدريج والاستبرار . فنبعة : أن الزبان متحلق المعركة ،

ولقائل أن يترل : أما تولكم : أن تماتب المتبليات والبعديات يتتشمى وتوع التغير والحركة في الشيء المحكوم عليه بالقبلية والمعية والمعية والبعدية . فقول : هذا باطل . فان بديهة العقل حاكمة بأن الله العالم كان موجودا تبل هدوث هذا الحادث اليومي ، وأنه الآن موجود معه ، وأنه سيبشي بعده . فأن ( كان ) تعاتب التبلية والمعية والبعدية ، يوجب وتوع التغير في ذات ذلك الشيء المحكوم عليه بهذه الأحوال ، لزم وتوع التغير في ذات وأجب الوجود . وذلك لا يتوله عاتل . واثن قائم : لولا وتوع هذا النغير في هذه الحالات ، وإلا امتنع وصف الله تعالى بالقبلية والمعية والبعدية . فقول : قد جوزتم أن يكون الشيء محكوما عليه بالقبلية والمعية والبعدية بسبب وتوع التغير في شيء آخر ، فلم لا يجوز أن يكون الزمان كذلك ؟

وهذا هو قول « الامام الملاطون » فانه كان يقول : المدة لم يقع فيها شيء من الحركات . والتغييرات لم يحصل فيها الا الدوام والاستمرار ، وذلك هو المسلمي بالدهر والسرمد . وأما أن خصصات فيه الحركات والمقيرات ، فحيننذ يعرض لها قبليات قبل بعديات ، وبعديات بعد قبليات ، لا لأجل وقوع المتغير في كمال المدة والزمان بل لأجل وقوع المتغير في كمال المدة والزمان بل لأجل وقوع المتغير في تلك الأشياء .

ثم نقول : ههنا دلائل اقوى مها فكرتم قدل على أن الزمان يمتنع أن يكون وقدار الدركة :

المحجة الأولى: أن نقول: أنا أذا تلنا: أن الزبان مقدار الحركة . ملا معنى لهذا الكلام الأ أن الزمان مقدار دوام الحركة ، لكن من المعلوم أن دوام الحركة لا وجود له في الأعيان . فهقدار هذاالدوام الذي هـو معنة لهذا الدوام ونعت له ، أولى أن يكون له وجود في الأعيان . الحجة الثانية: هى ان دوام الحركة عبارة عن بتائها واستبرارها ، والناس اختلفوا فى ان استبرار الشيء ودوابه ، هل هو زائد على ذاته أو عين ذاته ؟ فان ثلنا: انه زائد على ذاته ، فهذا الزائد يبتنع حصوله فى غيره › لأنه دوام وجود الشيء ببتنع ان يكون حاصلا فى غيره لا فيه ، وان تلنا: انه عين ذاته ، فكذلك ، وعلى التقييرين فان دوام وجود الشيء ببتنع ان يكون بباينا عنه حاصلا فى غيره ، ولاشك أن بتدار هدذا الدوام نعت لهذا الدوام وصفة له ، فيبتنع أيضا أن يكون بباينا عنه وحاصلا فى غيره ، نثبت : انه لو كان الزمان عبارة عن مقدار الحسركة ، لوجب أن يكون مقدار كل حركة بمايرا لمتدار الحركة الأخرى ، ولا شك أنها موجودة دنعة ( واحدة ) نبلزم أن لا تكون هذه الساعة الواحدة ساعة واحدة ، بل ساعات كثيرة ، بحسب الحركات الموجودة . وذلك لا يتوله عائل .

الحجة الثالثة: أن المتل كما تضى بأن الحركة حاصلة فى الزبان ، مكو مكنك تضى بأن جميع صفات هذه الحركة حاصلة فى هذا الزبان ، فلو كان الزبان عبارة عن صفة من صفات الحركة ، لكان الزبان حاصلا فى نفسه ، وأنه محال ، ولنا فى أبطال هذا المذهب دلائل كثيرة ، وتكتفى فى هذا المفتصر بهذا التعر ،

# الحمالة الرابعة في تقرير هجة اخرى على القول بثبوت الزمان

قسال الشسيع: « وكل حركة في مسافة على سرعة محدودة ، فاته ( ان ) يتمين لها مبدءان وطرف ، لا يمكن أن يكون الامطاء منها يبتدىء ممها ويبلغ النهلية معها بل بعدها ، فائن ههنا تملق أيضا بالم والبعد ، وامكان قطع ، بسرعة محدودة ، مسافة محدودة ، فيما بين اخذه في الابتداء

وتركه في الانتهاء ، وفي اقل من ذلك ، امكان قطع لقل (٣) من تلك المسافة، فههنا غير مقدار المسافة التي لا يختلف فيها السريع والبطىء مقدار آخر ، المدى فقول : ان السريع يقطع فيه هذه المسافة ، وفي أقل منه أقل من تلك السافة ))

التفسيسير عاد « الشيخ » برة آخرى الى ذكر دليل آخر يدل على المبات أصل الزبان ، خالدليل الأول الذي تقدم ذكره ، دليل مأخوذ بن المكانات أحسوال البقيليات والبعديات ، وهذا الدليل دليل مأخوذ بن الإمكانات المختلفة .

ولنترر هذا الدليل منتول : كل حركة تنرض مى مسامة على قدر من السرعة ، مانه يحصل بين ابتداء تلك الحركة وبين انتهائها ، ايكان يتسع للتسلع تلك المسامة بذلك الحد من السرعة ، مان حصلت حركة اخرى تساوى الأول مى الابتداء والانتهاء ، لكنها تكون أبطا منها ، وجد البطى، قد قطع مسامة أقل ، وأن حصلت حركة أخرى تساوى الأولى مى كينية السرعة وفي وقت الترك ، ولكنها أنها ابتدات بعد ابتداء الأولى ، وجد هذا السريع الأصغر قاطعا لمساغة أقل .

واذا عرفت هذه الوجوم الثلاثة من الفرض ، منتول :

الم القرض الأول ، فالمائدة فيه : انه حصل بين ابتداء السريع الأول وبين انتهائه ، احكان يتسبع لقطع تلك المسافة بذلك الحد من السرعة ، ويلتلىء بالحزكة الوائمة على ذلك القدر من السرعة ، اذا كانت في الل من تلك المسافة ، ولا تتسبع للحركة الواقعة على ذلك القدر من السرعة ، اذا كانت في اكثر من تلك المسافة ، فلهذا الامكان المتبد في نفسه خصوصية . اذا كانت في اكثر من تلك المسافة ، فلهذا الامكان المتبد في نفسه خصوصية . باعتبارها ، يقبل بعض الحركات ، ولا يقبل البعض ، فهو امر موجود ، وأما الفرض المثانى ، فالفائدة فيه : بيان أن هذه الامكان أمر مضاير

 <sup>(</sup>٣) من تلك المسافة ، وهذا لا مقدار المسافة التي لا يختلف نيها السريع والبطيء ؛ وغير مقدار المتحرك الذي قد يختلف نيه مع الاتفاق في هذا ، بل هو الذي يقول : أن السريع يقع نيه هذه المسافة . . . الغ : ع

لمتدار المسافة ، وذلك لأن الحركة البطئية والسريعة أن تشاركنا في هدا الايكان ، وجب أن يتفاوتا في مقدار المسافة ، وأن تشاركتا في مقدار المسافة ، وجب أن يتفاوتا في هذا الايكان ، وذلك من أظهر الدلائل على لن هذا الايكان ، أمر مفاير لمتدار المسافة .

وأما للفرض الثالث ، مالنائدة منه من وجهين :

الأول: أن السريع الثانى ، يشارك السريع الأول فى كونها حسركة وفى كونها مريعة ويخالفها فى متدار هذا الامكان ، نوجب أن يكون. هذا الامكان مقايرا للنس كونها هركة ولوصف كرنها سريعة ...

الثانى: أن الامكان الذى يتسع للسريع الصغير ، جزء من الامكسان الذى يتسع للسريع الكبير ، وذلك يدل على أن هذا الامكان قابل للمساواة والتطبيق والتجزئة .

مهذا هو تعرير هذا الدليل .

#### 杂杂杂

### وللرجع للى تأسير لفظ الكتاب:

ألما قوله ( كل حركة في مسافة على سرعة محدودة ، غانه (أن) يتمين لها مبدأ وطرف » فالراد : أن كل حركة فلابد وأن تكون من شيء الى شيء ، فالذي منه : هو المبدأ ، والذي اليه : هو الطرف ، ثم انهما مد يكونان متمينين بالطبع وبالذات ، وقد يتمينان بحسب تعبين معين وفعل ماعل مختار ، أما الأول فكالحركات الطبيعية الصاعدة والهابطة ، فان لكل واحد منهما مبدأ معينا ، وهما المركز والمحيط ، وأما الثاني فكما أذا اختار الحيوان أن يبتدى، بالحركة من حد معين ، ويتركها في حد آخر ، وكذا المتول في الحركات الدورية ، فانه ليس فيها حد ، هو المبدأ بالذات لتلك الحركة ، وحد هو المنتهى بالذات ، بل المبدأ والمنتهى هنك ايس الا بالمنرض والتعيين ،

واذا عرنت هذا منتول : ظهر أنه يحصل بين هذا البدا وهذا الطرف حركة على سرعة محدودة . وهذا هو الذى ذكرناه فى الفرض الأول . وأما قوله : « لا يمكن أن يكون الأبطأ منها يبتدىء معها ، ويبلغ النهاية

ممها ، بل بعدها » عهذا هو الذى ذكرناه عى المعرض الثانى ، وأما توله ه ماذن همنا تعلق أيضا بالمع والبعد » فاعلم : أن هذا الكلام أجنبى عن اثبات هذاالدليل ، مانه ربما سأل سائل فتال : أنك تتول في هذا الدليل : الامكان الذى هو كالمطرف لهذه الحركات : هو الزمان ، وفي الدليل الأول قلت : أن الذى تحصل بسببه المتبليات والبعديات : هو الزمان ، وهسذا يوهم المتناقض ، مان الشيء الواحد لا يكون له الاحتيقة واحدة .

غلا جرم إزال هذه الشبهة وبين أن هذا الابكان الذى جملناه ههنا ملرغا لهذه الحركات ، هو نفس ذلك الشيء الذي تلناه في الدليل الأول : انه هو السبب بالذات ، لتماقب القبليات والبمديات . وأما قولـه : « وابكان قطع سرعة محدودة مسافة محدودة غيما بين أخذه في الابتداء وتركه في الانتهاء » فالمراد منه : الاشارة الى ما ذكرناه في الفرض الأول وهو كالمكرد .

ولها قوله « وفى اتل من ذلك امكان قطم اتل من تلك المسانة » مالمراد منه : الإشارة الى ما ذكرناه فى الفرض الثالث ، ولها قسوله « فههنا غير متدار المسانة الذى لا يختلف فيها السريع والبطىء مقسدار آخر ، الذى نقول : ان السريع يقطع فيه هذه المسانة » فالمراد ما ذكرنا (وهو ) أن السريع والبطىء ان تساويا فى المسانة ، اختلفا فى هذا الامكان وان تساويا فى مقدار المسسانة ، فوجب المتطع بان هذا الامكان بفاير لمقدار المسافة ، ولها قوله : « فى اتل منه اتل المتعلم بان هذا الامكان بفاير لمقدار المسافة ، ولها قوله : « فى اتل منه الله السريع الأول فى السرعة وفى وقت الترك . ولكنه يبتدىء بعد ابتسداء السريع الأول ، فائه يقطع الله ما يقطع السريع الأول ، ويكون الامكان الذى يتسمع للمربع الأول . وذلك بدل على أن هذا الامكان قابل للبطيئين والمساواة والمفاوتة . الأول . وذلك بدل على أن هذا الامكان قابل للبطيئين والمساواة والمفاوتة . وهو المطلب . وقد ظهر أن الذى نكرناه عين ما ذكره « الشيخ » الا أنا يعتبر ذلك .

### المسالة الخامسة

غی

# تقرير وجوه اخرى في بيان أن الزمان مقدار الحركة

قال الشبغ: ((وهذا الامكان ومقداره غير ثابت ، بل يتجدد ، كما أن الابتداء بالحركة للحركة (غير) ثابت ، ولو كان ثابتا لكان موجودا للسريع والبطىء بلا اختلاف ، فهذا انن هو المقدار التصل على ترتيب القبليات والبعديات على نحو ما قانا — وهو متعلق الحركة — وهو المنهان — وهو مقدار الحركة في المتقدم والمتاخر ، الذي لا يثبت احدهما مع الأخر في مقدار المسافة ولا مقدار المتحرك »

التفسي: أن « الشيخ » نى الفصل المتتوم ذكر الدليل الأول على اثبات الزمان ، ثم أتبعه ببيان أنه متدار الحركة ، وههنا أيضا ذكر هذا الدليل الثانى على اثبات الزمان ، ثم أتبعه مرة أخرى ببيان أنه متدار الحركة ، وبنى هذا المطلوب على متدمة وهى أن الزمان أمر غير ثابت بل بل هو شيء نى السيلان والمتقضى ، وذكر في بيان أنه غير ثابت بل مسال دليلين :

الوجه الأول: انه لو كان الزمان باتيا ، لكان الآن الذى حصل لميه ابتداء حركة الطوفان ، هو بعينه هذا الآن الذى نحن نيه ، ولو كان كذلك ، لكان قد حصل ابتداء الطوفان في هذا الآن ، ولما كان ذلك باطلا ، علمنا ان الزمان غير ثابت ، بل هو سيال ، وهذا هو المراد من قوله « كما أن الابتداء بالحركة للحركة غير ثابت » يعنى ابتداء الحركة غير حاصل للحركة في حال استبرارها ، فعلمنا : ان حال استبرارها مفاير لحال حدوثها ، وذلك بدل على أن الزمان غير ثابت ،

الوجه الثانى : إنا قد ذكرنا : أن المحركة السريعة والبطيئة أذا الستركتا في المسافة كان وقت ترك البطيئة ( هو ) بعد ترك السريعة .

ولو كان الزمان باتيا ، لكان وقت ترك البطيئة هو بعينه وقت تـرك السريمة ، وذلك يعنع من حصول التفاوت بين السريمة والبطيئة ، ولما كان ذلك باطلا ، علمنا : أن الزمان غير ثابت بل سيال ، وهذا هو الراد من توله « ولو كان ثابتا لكان موجودا للسريع والبطيء بلا اختلاف » ثم أنه لما بين أنه غير ثابت ، تال « نهو أذن هو المتدار المتصل على ترتيب القبليات والبعديات » على نحو ما قلنا في الدليل الأول ، ثم قالى « وهـو متملق بالحركة وهو الزمان » والمراد : أنه في النصل المتتدم بين أن تماتب القبليات والبعديات لا يعتل حصوله الا عند حصـول الحركتين والنفير .

ثم قال « وهو بقدار الحركة في المتدم والمتأخر الذي لا يثبت أحدهما مع الآخر ، لا بمتدار المسافة ولا بمتدار المتحرك » فاعلم : أنه لما بين أن الزمان بمندار الحركة ، ذكر لمقدار الحركة خاصية بسببها يبتاز عن سائر المقادير ، وذلك لأن المنتدم قد يكون في المكان وقد يكون في الزمان ، أما الذي في للكان ، فقد يوجد المقتدم مع المقاخر ، وأما المذي يكون في الزمان ، فالمجزء المتدم من الزمان لا يوجد مع الجزء المتاخر البنة من الزمان ، وهسدا هو المراد من قوله : بعدار الحركة في المتدم والمتأخر الذي لا يثبت أحدهما بع الآخر وأما قوله : « لا بمقدار المسافة ولا بقدار المتحرك » فالمراد : أن هذا المتدار الذي سبيناء بالزمان ، شيء مفاير لمقدار المتحرك ولمقسدار المسافة سـ وهذا كالمكرر الذي لا فائدة فيه —

المسالة السابسة

غی

تفسیے کون الآن فاصلا باعتبار وواصلا باعتبار آخر

قـــال الشـــيغ : (( الآن فصل الزمان وطرف لجزاته الفروضــة فيه ، ينفصل به كل جزء في حده ، ويتصل بغيره )) التعسير: لما كان مذهبه: أن الزمان كم متصل ، وكل كم متصل غانه أقبل الفصل ، ولا معنى للغصل الاحصول طرف لذلك الشيء ، ينتج: أن الزمان شيء يبكن أن يحصل له طرف بالفعل ، ثم ذلك الطرف قد يكون واصلا أيضا ، وقد لا يكون ، أما الأول فكما أذا حدثت نقطة في خيط محيث لا ينفصل أحدى جزأى ذلك الخط عن الجزء الآخر منه ، غانه ليس هناك الا أنه حدثت نقطة بالغمل ، فتلك النقطة كما أنها نهاية لأحد تسمى هذا الخط ، تكون بداية للتسمى الثانى ، فهذه النقطة تكون فاصلة للذاك الخط باعتبار وواصلة باعتبار .

اما أنها ماصلة ملان ذلك الخط كان تبل حدوث هذه النتطة ميه: خطا واحدا ، وعند حدوث هذه النتطة انتسم بتسمين ، واما أنها واصلة ملان تلك النتطة أوجبت اتصال احد تسمى هذا الخط النسم الثاني منه ، والتسم الثاني غير منتسم .

وهو المطلوب الذى يكون فاصلا ولا يكون واصلا . وكما اذا انقطع احد نصفى الخط عن النصف الآخر ، فان تلك النقطة التى هى نهاية احسد نصفى الخط ، لم توجب اتصال ذلك النصف بالنصف الثاني منه .

واذا عرنت هذه المتنبة ننتول: قد دللنا على أن الآن الحاضر ، حد يقصل الماضى عن المستقبل ، فيكون هذا الآن فاصلا . الا أنك قد عرنت أن المطرف الفاصل قد يكون واصلا وقد لا يكون ، فنقول: أنه يسستحيل أن لا يكون هذا الآن الفاصل واصلا ، لأنه أنها لا يكون واصلا ، لو أنشلع الزمان ولم يحدث بعده شيء آخر ، وذلك محال ، لأنه لو عدم الزمان لكان عديه بعد وجوده بعدية بالزمان ، والبعدية بالزمان لا تحصل الا عند حصول الزمان .

فثبت: أنه يلزم من مجرد فرض عدم الزبان فرض وجوده . وما أدى عدمه الى وجوده كان محالا ، فكان فرض عدم الزبان محالا ، وأذا ثبت هذا ، هفه الى وجوده كان محالا ، فكان فرض عدم الزبان محالا ، وأذا ثبت هذا ، أنه هفه أنه فاصل باعتبار وواصل باعتبار آخر . أما أنه ماصل فلائه فصل الماضى عن المستبل ، وأما أنه وأصل فلائه أوجب أتصال

الجزء الذي هو الماضي بالجزء الذي هو المستقبل ، فثبت : أن كل آن يعرض في الزمان فانه يكون فاصلا من وجه وواصلا من وجه آخر ،

#### \*\*\*

### واذا مرنت هذا ، فلترجع الى تفسيم الفاظ الكتاب:

اما توله « الآن غصل الزمان » غالراد منه : ظاهر ، غان بسببه حصول الآن الخاص ، ينغصل الماضى عن المستقبل ، فيكون هو غصل المنهان . واما قوله « وطرف إجزائه المدوضة فيه » غالراد : أن جسزة النهان اما الماضى أو المستقبل . وهذا الآن الحاضر هو بمينه نهاية الماضى وهو بمينه بداية المستقبل . واما قوله « ينغصل به كل جزء فى حده ، وينصل بغيره » فهو اشارة الى ما ذكرناه من أن هذا الآن يوجب الغصل من وجه ، والوصل من وجه آخر .

### السالة السابعة

### فی

## بيان أن الزمان مقدار الحركة السنديرة الأولى

قـــال الشـــيخ : « والزمان الدنبات لقبله مع بعده ، فهو متعلق بالتفير ، ولا بكل التفير ، بل بالتفير الذي من شانه أن يتصل ))

التنسير: وذلك يسهل على مطلوبين:

احدهها: الزمان متعلق التغير و احتج عليه بأنه لاثبات لتبله مع بعده وذلك لا يعتل الا مع حصول التغير وقد ذكر هذا الكلام تبل ذلك ونقضناه نحن بكون البارى ـ تعالى ـ تبل هذا الحادث ، ثم يصير ومع ثم يصير بعده ، مع أن ذلك لا يتتضى وتوع النغير في ذاته .

والثاني : أن التفع على قسبين :

احدهها: ان يكون بسبب تعاقب أمور يكون كل واحد منها حادثا دنمة واحدة .

والثاني : أن يكون ذلك التغير حادثا ، لا دغمة ، بل على التدريج يسيرا

يسيرا . وقد بينا أن القسم الأول يقتضى نماتب الآنات . وذلك محال . نبتى القسم الثاني ــ وهذا الكلام تد سلك ذكره ــ

والعجب من « الشيخ » كيف حرر هذه التكريرات الكثيرة في مثل هذا الكتاب الصغير !

#### \*\*\*

قال الشسيغ (( والتفيرات التي في الكم بين نهايتي المسقي والكبي و والتي في الكيف بين نهايتي المسقي والكبي و والتي في الكيف بين نهايتي المسدين ، والتي في الأين بين نهايتي مكانين بينها غاية البعد ، وكل ما يقصد طرفا ليسكن ، ان كان ( بالطبع ) يهرب عبا عنه ، الى ما اليه ، فالمطرف المتوجه اليه ( بالطبع ) مسكون فيه بالطبع ، والذي بالقسر بعد الذي بالمطبع ، ولأن غل حركة مبتداة في المالم ، فهي بعد ، ما لم تكن فيه ، فلها قبل والقبل زمان ، فالزمان المستقيم من الحركة المبتئة ، فهو الذن اقتم من التي في الكم والكيف والأين المستقيم ، فالتفي يلمن به الزمان هو الذن : الذي يكون في الوضع المستدير ، الذي يصبح له أن يقصل ، اي اتصال شفت ))

التفسير : لما اثبت فيها تتنم : أن الزمان مقدار الحركة ، اراد في هذا الفصل أن يبين أنه مقدار الحركة المستديرة ، وتقريره : أن يقال : الزمان يبنع أن يكون له أول وآخر . ولما ثبت أنه مقدار الحركة ، وجب أن تكون تلك الحركة حركة ، لا أول لها ولا آخر والحركة التي تكون كذلك ، ليست الا الوضعية المستديرة ، فنفتقر في تقرير هذا الكلام التي تقرير مقدمات :

# القنبة الأولى

#### عی اثبات آن الزمان لیس له اول ولا آخر

واحتجوا عليه : بانه لو كان له اول ؛ لكان عديه قبل وجوده تعلية بالزمان ؛ فيلزم من نرض عدم الزمان فرض حصوله . وهو محال . وايضا : لو كان له آخر ؛ لكان عدمه بعد وجوده بعدية بالزمان . ويعود التعريف الذكور.

المقدمة الثانية

قى

قوامًا ()): الزمان مقدار الحركة

والكلام في تقريرها : ما تقدم .

القدمة الثالثة

فی

أنه (ه) لما كان الزبان مقدار الحركة ازم من قدم الزبان قدم الحركة

والأمر نيه : ظاهر ، لأنه لو حصل الزيان عند عدم الحركة ، الله ذلك على قولنا : الزيان يجب أن يكون بقدار الحركة .

### المتعبة الرابعة

غی

أن جبيع الحركات سوى النورية يبتلع ان تكون ازاية

وتتريرها بن وجهين:

الأول: أنا بينا في فصل (1) الحركة في أول الطبيعيات: أن الحركة لا تحصل الا في مقولات أربع: الكم ، والكيف ، والأين ، والوضع . أما الحركة التي في الكم ، في انتقال من غاية المسفر الى غاية الكبر ، أو بالمكس . والتي في الكيف ، فهي انتقال من أحد المتدين الى الضد الآخر ، والتي في الأين ، فهي حركة من مكان الى مكان بينهما غاية المباينة .

واذا عرضت هذا فنتول : الحركة اما طبيعية ، أو تسرية ، أو ارادية . أما الطبيعية فهى هرب طبيعى عما عنه الحركة ، وتوجه طبيعي الى ما اليه

<sup>(</sup>١) وهي تولنا: ص (٥) وهي انه: ص

<sup>(</sup>٦) باب: ص

المحركة . ومتى كان الأمر كذلك ، فمند الوصول الى المطلوب يجب حصول السكون . فكل حركة طبيعية فهى منتهية الى السكون ، والسكون عدم ، وكل حسركة طبيعية فهى منتهية الى المدم ، فلا تكون هى الحسركة الحاصلة النيسان ، واما التسرية فهى متأخسرة عن الطبيعيسة ، واذا كانت الطبيعية لا تصلح أن تكون حاصلة للزمان ، فالتسرية أولى أن لا تكون كذلك ، وأما الحركة الارادية غير المستديرة ، فظاهر أن شيئا منها لست دائهة .

نثبت بها ذكرنا: أن كل حركة سوى المستديرة ، نانها ليست حاصلة للزبان ، فوجب أن تكون الحركة الحاصلة للزبان هي المستديرة .

الوجه الثانى فى اثبات هذا المطلوب: ان الاستتراء دل على انه لا شىء من الحركات العابرة للجركة المستديرة يدائمة ، وكل حركة حاصلة للزمان فهى دائمة ، ينتج : فلا شىء من الحركات العابرة للحركة المستديرة بحاصلة للزمان . فالحاصلة للزمان يجب أن تكون هى المستديرة .

#### السالة النامنة

#### فی

# ذكر الأجوية عن دلائل القائلين بان الزمان يمتنع أن يكون مقدار الحركة

قسال الشسسيغ: (( واما السكون ، فالزمان لا يتعلق به ولا يقدره ) الا بالعرض ، اذ لو كان متحركا ما هو ساكن ، لكان بطابق هذا الجزء من الزمان ))

التنسير الذين قالوا : الزمان لا يجوز أن يكون عبارة عن متدار الحركة . احتجوا على صحة قولهم بأمور .

الأول: ان بديهة المتل كما حكمت بصحة أن يتال: الجسم تحرك من هذه الساعة الى الساعة الفلانية ، فكذلك حكمت بصحة أن يتال: الجسم

سكن من هذه الساعة الى السباعة الفلائية منهت : إن نضية الزيان الى الحركة والى السكون : على السوية ، واذا كان الأمر كذلك امتنع أن يقال : الزمان مقدار الحركة ،

ثم أن « الشيخ » ذكر في هذا الوضع لما يصلح أن يكون جوابا عن هذه الحجة ، فقال : أن السكون أنها يتقدر بالزمان على سبيل العرض ، بمعنى أن الشيء الذي هو ساكن الآن ، لو فرضنا أنه كان متحركا بدلا عن كونه ساكنا ، لكانت تلك الحركة وأقمة في هذا القدر من الزمان ،

ولتائل أن يتول: هذا الكلام أنها يصبح لو كان تصوره بوجود النمان موتوفا على تصور الحركة ، ألا أن ذلك بأطل ، ويدل عليه وجوه:

الأول: انا لو فرضنا شخصا غافلا عن وجود الأفلاك والكواكب وعن طلوعها وغروبها ، بأن كان اعمى ، وكان جالسا في بيت مظلم ، وقدرنا أنه بالغ في تسكين الحركات باسرها حتى الطرف والنفس ، فان هسذا الانسان يجد المدة أمرا مستمرا باقيا ، والعلم بذلك ضرورى ، وهذا يدل على أنه سواء كان الحاصل هو الحركة أو السكون ، فان الزمان حاصل ، وذلك يقدح في كون الزمان عارضا من عوارض الحركة ،

الثاني: ان الحركة عبارة عن التغير من حال الى حال . والعثل ما لم يغرض زمانين يحصل فى احدهما الأمر المنتقل عنه ، ويحصل فى الثانى الأمر المنتقل اليه ، فانه لا يبكن أن يعقل معنى الحركة والتغير . في تعقل ماهية الحركة موقوف على تعقل الزمان . ولو كان تعقل الزبان موقوفا على تعقل الحركة ، لزم الدور . وهو باطل .

الثالث: أن المثل كما يحكم بأن المحركة لا يمكن وتوعها ألا في زمان مخمسوص ، فكذلك يحكم بأن السيكون لا يمكن حصوله ألا في زمان مخصوص . وكما لا يتوقف حكم المقل بجعل الزمان ظرفا للحركة على استحضار معنى السكون ، فكذلك لا يتوقف حكم المقل بجعل الزمان ظرفا للسكون ، على استحضار معنى الحركة ، بل يجد كون الزمان ظرفا للحركة والمسكون بالسسوية ولا يجد بين الأمرين تفاوتا المبتة ، وأن كون المسكون المسكون

متدرا بالزمان ، تابع لكون الحركة متدرة به .

#### \*\*\*

قسسال الشسيخ: « والحركات الأخرى يقدرها الزمان ، لا بانه مقدارها الأول ، بل بانه معها ، كالقدار الذي في الذراع يقدر خشسية الذراع بذاته ( ويقدر ) (٧) سائر الأشياء بتوسطه ، ولهذا يجوز أن يكون. زمان واحد مقدار حركات فوق واحدة »

التعسي: القاتلون بأن النهان لا يجوز أن يكون عبارة عن مقدار المحركة ، استعلوا على صحة تولهم بحجة ثانية وتتريرها: أن القول بأن الزمان مقدار الحركة ، يوجب القول بأن هذه الساعة الواحدة التى نحن نيها ، ليمنت ساعة واحدة ، بل ساعات كثيرة ، الا أن هذا باطل ، مالتول بأن الزمان مقدار للحركة باطل ، أما بيان الشرطية نمن وجهبن :

الأولى: إن متدار الحسركة ممناه متدار امتداد الحركة ومقد دار استبرارها ومقدار بقائها ودوامها ، وبقاء الشيء ودوامه اما أن يكون عبارة عن نفس الشيء أو عن كينية قائمة به ، لأن المقل لا يقبل أن يقال : أن بقاء الشيء ودوامه أمر مباين عنه بالكلية ، وإذا المقتع أن يكون بقاء الشيء ودوامه موجودا مباينا عنه ، امتنع أن تكون كلية ذلك الدوام مباينة لذلك الشيء ، لأن كبية الدوام لا معنى لها ، الا أن ذلك الدوام وذلك الاستبرار الى حد معين ، فثبت : أن مقدار كل حركة أما أن يكون عين وجود تلك الحركة ، وأما أن يكون صفة قائمة بها ، وحينئذ يلزم لمن يكون متدار كل حركة مفايرا لقدار الحركة الأخرى ، فلو كأن الزمان عبارة عن هذه المقادير ، لزم أن تكون كثرة الأزمنة الموجودة معا بحسب كلرة الحركات الوجودة .

والوجه الثانى فى تقرير هذا العنى : أن يقال : الحركة ماهيتها أنها انتقال من حال الى حال آخر . وذلك يتتضى أن يكون الزمان الذى

<sup>(</sup>٧) ويتدر: ستطع

حصلت نيه الحالة المنتل عنها ، غير الزمان الذي حصلت الحالة المنتل اليها . واذا كان كذلك ، نالحركة من حيث على هى ، تكون مستلزمة للزمان استلزاما بحسب ماهيتها وحتيتتها ، والواجب لذاته يهتنم ان يكون لمفيره ، نوجب أن تكون كل حركة نائها من جيث هي هي ، تكسون مستلزمة للزمان .

واذا ثبت هذا منقول: إما أن يقوم زمان ولحد بكل الحركات ، وأما أن يقوم بكل واحد منها زمان على حدة ، والأول باطل لموجهين:

الأول: ان تيام المرض الواحد بالمحال الكثيرة محال .

والثانى: ان الحركة المعينة اذا عدمت ، نقد عدم مقدارها ايضا . فالحركة الأخرى لما كانت موجودة ، كان مقدارها ايضا موجودا . فلو كن احد المقدارين عين الآخر ، لزم كون المقدار الواحد معنوما موجودا . وهو محال . ولما بطل هذا القسم ، ثبت أنه لابد وأن يقوم بكل حركة زمان على حدة . وذلك يوجب القول بأن هذه الساعة الواحدة التي نص نيها لميسمه مساغة واحدة ، بل ساعات كامرة وجدت بأسرها دناسة .

وانها قلنا : أن ذلك بأطل لوجهين :

الأول : أنا نعلم بالبديهة أن هذه الساعة الواحدة التي نحن نيها ساعة وأحدة ، لا ساعات كثيرة .

الثالى: أنه لو اجتمعت في هذه الساعة الواحدة ساعات كثيرة ، لكان لابد الجبوع تلك الساعات الكثيرة من زمان واحد ، يكون ظرفالها باسرها ، فتكون هي باسرها حاصلة فيه ، وذلك محال ، لأن ذلك الظرف يكون أيضا حاصلا مع تلك الظروفات ، فيفتتر ذلك الظرف الي ظرف آخر ، ويلزم التسلسل ، وهو محال ، فثبت بما ذكرنا : أن القول بأن الزمان متدار الحركة يفضى الى هذه الأباطيل ، فوجب أن يكون ذلك التول باطلا .

واذا عرفت هذا فنقول : ان الكلام الذى ذكره « الشيخ » نى هذا الفصل يصلح أن يكون جرابا عن هذه الحجة . وتقريرها : أن الزمان

عبارة عن متدار حركة النلك الأعظم ، وعرض قائم بتلك الحركة نقط عالا أن ذلك المتدار ، كما يتدر تلك الحركة بالذات مكذلك يقدر سسائر الحركات المطابقة لتلك الحركة ، كما أن المقدار الموجود مى خشسية المذراع ، يقدر تلك الخشبة أولا بالذات ، ويقدر سائر الأشياء بواسطة كونه مقدارا لفلك الخشبة .

واعلم: أن هذا الجواب ضمعيف ويدل عليه وجهان:

الأول: انا تد دللنا على ان الحركة بن حيث هى حركة ، بستدعية للزبان ، واذا كانت هذه الماهية بوجبة لحصول الزبان ، كانت جبيع الحصركات بتساوية في استلزام حصسول الزبان ، والحكم الثابت بالذات يبتنع أن يكون ثابتا بالعرض ، لما ثبت أن الواجب لذاته يبتنع أن يكون واجبا لغيره ، واذا كان كذلك ابتنع أن يقال : الزبان عارض لمعض الحركات بالذات وللباتي بالتبعية ، وأيضا : قد بينا أنه لا بعني لمتدار الحركة الا كبية دوابها واستبرارها ، وقد ذكرنا : أن العلم الضروري، حاصل في أن كبية دوام الشيء يبتنع أن يكون صفة تائبة بشيء آخر بالنا عنه بالكلية ،

والوجه الثانى في بيان ضعف هذا الجواب: أن نقول: انكم تستم تقدر الحركات الكثيرة بالزيان ، على تقدر الأجسام الكثيرة بعتدار الخشبة الواحدة ، فنتول: أنه لا نزاع في أن المقدار القائم بالخشبة التي هي الذراع مفاير للمقدار (٨) القائم بالجسسم الذي هو المذروع ، فانه من المحال أن يكون المقدار المقائم بهذا الجسسم ، عين المقدار القائم بالجسم الآخر . وإذا كان كذلك فقولوا : أن مقدار هذه الحركة مغايرة لمقسدار تلك الحركة ، وأن لكل حركة مندارا على حدة ، وإذا كان الزيان عبارة عن مقدار الحركة ، ثم ثبت أن لكل حركة مقدارا على حدة ، لزم القطع عن مقدار الحركة زيانا على حدة ، وحيناذ يصير المثال الذي ذكرتهوه حجة عليكم ،

\*\*\*

<sup>(</sup>٨) للمتدار بالجسم القائم بالجسسم الذي : ص

قـــال الشـــيخ « وكما ان الشيء الذي في العدد ، اما مبدؤه. كالوحدة ( واما ) قسيمه كالزوج والفرد ، واما معدوده ، كذلك الشيء في. الزمان ، منه ما هو مبدؤه كالآن ، ومنه ما هو جزؤه كالماضي والمستقبل مـ ومنه ما هو معدوده ومقدره ، وهو المحركة ))

التفسيم : القائلون بأن الزبان لا بجوز أن يكون عبارة عن مقدار المحركة ، استدلوا على صحة تولهم بحجة ثالثة . وتتريرها أن نقول : لو حصل لمقدار الحركة وجود ، لكان اما أن يكون حاصلا في المحال أو في الماضي أو المستقبل ، والأول باطل ، لأن الحسال الحاضر لا يقبل الانقسام ، والزبان منتسم ، وحصول النقسم في غير المنقسم محال ، والثاني والثالث محال لوجهين :

الأول: هو أن الماضي والمستقبل معدومان . ولا شيء من المعدوم بموجود . ينتج : غلا شيء من الماضي والمستقبل بموجود .

والثانى : هو أن الماضى هو الذى كان حاضرا ثم انقضى ، والمستقبل هو الذى يتوقع حضوره ، الا أنه لم يحضر ، ولكن الحاضر من الانسات المتالية ، ليس الآن الذى لا ينقسم ، فالماضى والمستقبل ليس الا الاتات الحاضرة ، فيلزم كون الزمان مركبا من الآنات المتالية ، وذلك عند التوم محال ، فثبت : أن مقدار الحركة لو كان موجودا ، لكان وجوده اما أن يكون فى الحال أو فى المستقبل ، وثبت أن كل هذه الاتسام باطل ، فيلزم أن يقال : لا وجود لمقدار الحركة ، وهذا كلام قوى فى الالزام على الملاسفة .

واذا عرفت هذا فنتول: الكلام الذى ذكره « الشيخ » فى هذا الفصل يصلح أن يكون جوابا عن هذه الحجة ، وتتريره: أن يتال: ليس الآن جزءا من أجزاء الزمان ، بل هو مبدأ لحصول الزمان ، وذلك لأن الآن شيء غير منقسم ، ثم أنه بسيلانه وحركته ينعل الزمان ، كما أن النقطة تفعل بسيلانها وحركتها الخط ، والزمان هو الذي ينقسم الى الماضى

والمستتبل ، نفسية الآن الى الزمان ، نسبة البدأ الى ذى المبدأ ، ونسبة الماضى والمستقبل الى الزمان نسبة الزوج والفرد الى المعد .

واعلم : أن هذا الجواب في غاية الضعف ، وبيانه من وجوه :

الأول: انا تلنا : لو كان الزبان موجودا ، لكان عبارة عن آتات متنالية ، وذلك لأن الزبان عبارة عن الحال والماضي (٩) والمستقبل ، أبا الحال فانه غير منقسم ، وأبا الماضي والمستقبل فهو الذي كان حساضرا أو يتوقع حضوره ، فيكون أيضا غير منقسم ، غلزم أن يكون الزبان عبارة عن تتالى هذه الأبور الغير منتسبة ، وذلك عند المقوم محال ، وما ذكره غي بعرض الجواب لا يدفع هذا الكلام ، فكان فاسدا .

الثانى: أن تولهم: الآن شىء غير منتسم ، غانه ينمل بسيلاته الزمان ، لكون الآن شيئا قائبا بنفسه مستقلا بذاته ، ثم أنه ينمل بسيلانه الزمان . وذلك بعينه رجوع الى مذهب « الإمام أغلاطون » من أن الزمان جوهر قائم بذاته مستقل بنفسه ، ثم أنه تحصل له نسب متعلقبة متوالية الموادث ، وهينئذ يكون هذا أخيارا لهذا المقول واعترافا بسستوط قول من قال : الزمان عبارة عن متدار الحركة .

الثالث : أتكم زميتم أن الآن طرت للزيان وصفة قاتبة (به) مكيف زعيتم : أن الآن هو الأصل والمبدّأ ، وأن الزيان أثبا حدث من حركه ؟

ومن فأمل هذه الكلمات حق النامل ، عرف شسندة الاضطراب فيها .

### \*\*\*

قسال الشسيخ « والجسم الدلبيعي في الزمان لا لذاته ، بل لانسه في الحركة ، والحركة في الزمان »

التفسيم : القائلون بأن الزمان لا يجوز أن يكون عبارة عن مقدار

<sup>(</sup>٩) الماضي : ص

الحركة ، استدلوا على صحة تولهم بحجة رابعة . وهن : انا كما حكنة بأن هذه الحركة وجدت في هذا الزمان ، فكذلك نحكم بأن هذا الجسسم وجد في هذا الزمان ، ولا نجد في العقل تفارتا بين قولنا : حصسلت هذه الحركة في هذا الزمان ، وبين تولنا : حصسل هذا الجسم في هذا الزمان . وإذا كان كذلك ، كان نسبة الزمان الى الحركة كنسبته الى الجسم ، وذلك وين الزمان متدار الحركة .

واذا عرضت هذا المنتول: الذى نكره « الشيخ » فى هذا الفصل بصلح أن يكون جوابا عن هذا الكلام ، وتقريره: أن يقال: الجسم الطبيعى فى الزمان لا لذاته ، بل لأنه فى الحركة ، والحركة فى الزمان ، واعلم: أن هذا الكلام فى نهاية الضعف ، وذلك لأن الزمان لما كان مقدار الحركة ، كان عرضا موجودا فى الحركة ، والحركة عرض موجود فى الجسم ، فيلزم أن يكون الزمان موجودا فى الموجود فى الجسم ، فيلزم أن يكون الزمان موجودا فى الجسم ، وهذا البيان يظهر كون الزمان موجودا فى الجسم ، وهذا البيان يظهر كون الزمان موجودا فى الجسم ، ولا يظهر منه معنى كون الجسم موجود فى الزمان ، والكلام والبحث انها وتع عن معنى تولنا: الجسم موجود فى الزمان ، والكلام الذى ذكره يتتضى كون الزمان موجودا فى الجسم ، وذلك من الزمان ، والكلام

#### \*\*\*

قال الشسيخ: « نوات الأسياء الثابتة من جهة ، ونوات الأشياء الفي ثابتة من جهة ثباتها ، الأشياء الفي ثابتة من جهة ثباتها ، المثن في الزمان ، بل معه ، ونسبة ما مع الزمان وليس في الزمان ، الى الزمان هو الدهر ، ونسبة ما ليس في الزمان الى ما ليس في الزمان من جهة ما ليس في الزمان الأولى ( به ) أن يسمى السرمد ، والدهر في ذاته من السرمد ، وبالقياس الى الزمان : دهر (١٠) »

التفسيم : القائلون بأن المزمان لا يجوز أن يكون عبارة عن متدار

<sup>(</sup>۱۰) انظر في الدهر والسرمد : الكتاب الرابع من كتاب المطالب المالية من العلم الالهي تأليف الامام غضر الدين الرازي .

الحركة ، استدلوا على محة تولهم بحجة خامسة ، وتتريرها : ان ذات الحق سسبحانه سبخانة عن الحزكة والتغير ، ثم اتا نعلم بالضرورة : الله سبحانة وتعالى سكان موجودا قبل وجود هذا البوم ، وأنه الآن مزجود مع هذا البوم ، وأنه سيبتى بعد انتضاء هذا البوم ، ولما صدق عليه سسبحانه سائه كان ، وأنه الآن كائن ، وأنه سيكون ، ثبت : أن هذه المهومات لا تعلق لها البتة بالحركة والتغير .

وايضا: نالجواهر المقلية موجودات مجردة عن الحركة ولواحقها من الله يصدق عليها أنها موجودة مع البارئ — تمالى … دائمة الوجود بنوام وجوده ، وكيف لا نقول ذلك ومدار دليل الفلاسفة في اثبات وانجب الرجود على أن المقلول لابد وأن يكون موجودا مع الملة وأن لا يكون مناخرا عنها البنة ؟ فثبت : أن منهوم المعية حاصل ههنا ، مع أن الحركة والقنير مبتنعة الحصول ههنا ، وذلك يدل على أن الأمر الذي لأجلك يحصل معنى القبلية والمعية والبعدية ، حاصل في الوضع الذي يعتنع حصول معنى الحركة والتغير عبه ، وذلك يتنضى أن يكون خصول معنى المبلية والمعية ، لاتعلق له بالحركة .

واذا عرفت هذا نفتول: الفصل الذي ذكره « الشيخ » ههنا يصلح أن يكون جوابا عن هذه الحجة ، وتقزيره: أن يقال: نسبة المنفير الى المتفير هو الزمان ، ونسبة الثابت الى المتفير هو الدهر ، ونسبة الثابت الى النابت هو السرمد ، هذا حاصل هذا الكلام ،

واغم: انه ليس فيه كبير فائدة ، وذلك لأنا قد دلانا على ان المفهوم من القبلية والبعدية والمعية ، معنى حاصل فى هذا الموضع الذى لا تثبت معنى الحركة والتغير فيه ، وذلك يتتضى ان يكون حصول معنى التبلية والمعية والبعدية ، لايتوقف على حصول الحركة والتغير ، وهذا برهان قاطع على حصول هذا المطلوب ، ولا دائم له الا ان يتول : انه لا منالى لل واجب الوجود لذاته ، معتنع المعدم لذاته ، لكنه ما كان موجودا قبل هذا الميوم وليس موجودا مع هذا الميوم ، ولا يبتى موجودا بعد هذا الدوم ، ولا يبتى موجودا بعد هذا الدوم ، الا ان فساد هذا القول معلوم بالضرورة ، لأن الذى

يصدق عليه أنه ما كان موجودا قبل هذه الساعة وليس موجودا مع هذه الساعة ، ولا يكون موجودا بعد هذه الساعة بكون عدما محضا ونغيسا عنرنا ، خالقول منع ذلك بان واجب الوجود لذاقه ، ممتنع لذاته : جمع بين النقيضين ـ وهو معلوم النطلان بالبديهة ـ

ثم أن « الشيخ » لم يدفع هذا الكلام ، الا بأن قال : « نسبة الثابت الى المتفير مسياة بالدهر ، ونسبة الثابت الى الثابت مسياة بالشرمد » وذكر هذا الكلام في هذا المقام ضعيف . وتبائه من وجوه :

الثاني: أنه لم يبين أن هذا ألذى سباه بالذهر وبالسترية ، هل هو ننس هذه النسب المخصوصة أو هو أبر آخر يتنضى حصول هُذه النسب ؟ مان كان الأول علم لا نتول في الزيان بنله . وهو أنه لا يمنى للزيان الا عين هذه القبليات والمعيات ، من غير أثبات أبر آخر ؟ ولم زعم أن الزيان موجود يتتضى حصول هذه النسبة المخصوصة ؟ وما ألغرق بين اللبين ؟ أيا الثاني وهو أن يقال : المسبى بالدهر والسريد موجود لمخصوص يتنضى حصول هذه النسب ، عكان ينبغي أن يبين أنه جوهر أو عرض ؟ وأن كان جوهرا أ هو من المجواهر الجسنانية أو من المجواهر المجسنانية أو من المجواهر المجسنانية أو من المجواهر المجسنانية أو من المجواهر المجردة ؟ وأن كان عرضا ، فهو من أي أجناس الأعراض ؟ الم هذا البحث لا يصير معلويا الا بذكر هذه التناصيل .

الثالث: انك زعبت أن نسبة الثابت إلى المتغير هو الدهر . ونقول : هذا الذى سبيته بالدهر . أما أن يكون ثابتا أو متغيرا . فأن كان ثابتا . فالمثابت أما أن يجوز جمله سببا لمحصول النسب المتغيرة أو لا يجوز . فأن جاز غلم لا يجوز أن يقال : المقتضى لحصول نسب بعض المتغيرات اللى البعض شيء ثابت في ذاته ؟ كما هو قول « الامام الملاطون » وأن لم يجز فكيف جملتموه سببا لحصول النسبة الحاصلة بين الثابت والمتغير ؟ فأن مثل هذه النسبة تكون متغيرة . وأذا كان المسمى بالدهر ثابتا —

والثابت لا يجوز جمله سببا لحصول هذه النسبة المتفرة ، ونسبة الثابت الى المتفير ، نسببة متفيرة — لزم المتفاع كون الدهر سببا لحصول هذه النسبة . والما ان كان المسبى بالدهر أمرا متفيرا في ذاته . فهل يمكن جمله سببا لحصول النسبة مع الأشياء الثابتة أو لا يمكن ؟ فان أمكن ، فلم لم يكن الزمان كافيا في ذلك حتى لا نحتاج الى اثبات هذا الدهر ؟ وان لم يمكن ، فكيف جملتم الدهر المتفير في ذاته سببا لحصول النسبة بين الأشياء الثابتة ؟

واعلم: أن كلام « الشيخ » في هذا الكتاب بشعر بأن الدهر شيء ثابت في ذاته . لأنه قال : « الدهر في ذاته بن السرمد ، وبالقياس الى الزبان دهر » وبعناه : أن الدهر في ذاته شيء ثابت غير بتغير ، الا انه اذا نسب الى الزبان الذي هو بوجود بتغير في ذاته سميي دهرا . وهذا تصريح بأن الدهر ثابت في ذاته ، الا أنه بع كونه كذلك ، نانه يتتضى حصول هذه النسب المتغيرة . وفي ذلك اعتراف بأن الشيء قد يكون ثابتا في ذاته . وسع ذلك فانه يقتضى تقدير الأحوال المتغيرة بالمتادير المخصوصة . وإذا كان الأمر كذلك فهذا عين مذهب « الاسام أغلاطون » بن أن الزبان جوهر قائم بنفسه بسنقل بذاته ، الا أنه يقتضى تقدير هذه الاحوال المتغيرة بالمقادير المخصوصة .

فقد ظهر أن الناصرين اذهب « ارسطاطاليس » في أن الزمان متدار المحركة لا يمكنهم التوغل في شيء من مضائق المباحث المتعلقة بالزمان ، (لا بالرجوع الى مذهب « الامام افلاطون »

والأقرب عندى: أن الحق فى الزبان وفى المبدأ هو مذهب « الامام أغلاطون » وهو أنه موجود قائم بنفسه مستقل بذاته ، غان اعتبرنا نسبة ذاته الى ذوات الموجودات الدائمة المبرأة عن التغير ، سمى بالسرمد ، من هذا الاعتبار ، وأن اعتبرنا نسبة ذاته الى ما قبل حضول الحركات والتغيرات ، غذاك هو المدهر الداهر ، وأن اعتبرنا نسبة ذاته الى كون المتعرات بتقارنة معه ، غذاك هو المسمى بالزبان ، وأما قول « أرسطو » بأن الزبان مقدر الحركة ، غقد عرفت بالدلائل القاطمة فساده ، وأما

مذهب « الامام أفلاطون » فهو الى العلوم البرهانية أقرب ، وعن ظلمات الشبهات أبعد ، ومع ذلك فالعلم المتام بحقائق الأشياء ليس الأعند الله ــ سبحانه وتعالى ــ

وللقوم دليل آخر على أن الزمان لا يجوز أن يكون مقدار الحركة وذلك باعتبار أن فرض عدم الزمان يوجب وجوده ، لأن كل ما عدم غانه يكون عدمه بعد وجوده بعدية بالزمان ، فيكون فرض عدم الزمان يوجب، فرض وجوده . وكل ما كان كذلك ، غانه واجب لذاته . فثبت : أن الزمان واجب لذاته . فلو كان مقدارا للحركة وعرضا حالا فيها ، لكانت الحركة شرطا لموجود ما هو واجب لذاته . وما كان كذلك كان الأولى أن بكون واجب لذاته ، فيلزم كون الحركة واجبة لذاتها . هذا خلف ،

#### \*\*\*

قسال الشسيغ: «الحركة على حصول الزمان ، والحرك علة علة الزمان ، فالمحرك علة الزمان ، ولا كل محرك حركه مستديرة ، بل التي ليست بالقسر ، فقد صح أن الزمان قبل القسر » (١١)

التنسيي : أما قوله « الحركة علة حصدول الزمان » فهذا باطل . ويدل عليه وجوه :

الأول: أن الحركة عبارة عن التغير من حالة الى حالة آخرى ، وذلك لا يمثل الا اذا كان زمان ما منه الحركة ، مغايرا لزمان ما اليه الحركة ، مغبت : أن الحركة منتترة فى تحتيق ماهيتها الى الزمان ، فلو كانت المحركة عقد لحصول الزمان ، لكان الزمان منتترا الى الحركة ، وحينئذ يلزم انتتار كل واحد منهما الى الآخر ، وهو محال ،

<sup>(</sup>۱۱) عبارة عيون الحكبة : « الحركة علة حصول النمان ، والمحرك علمة المحركة . فالمحرك علمة علمة المنهان . فلا كل محرك بل محرك المستديرة ، بل التي ليست بالقسر ، نقد صح أن الزمان قبل القسر »

الثاني: لو كانت الحركة علة لمحصول الزمان ، لوجب أن تكسون كل حركة كذلك ، وحبناذ يلزم كون الأزمنة متعددة بحسب تعدد الحركات ، فيلزم حصول الأزمنة الكثيرة دنعة واحدة . وهو محال .

الثالث : الزمان عندهم عبارة عن مقدار امتداد الحركة ، غلو قلنا : الحركة علة الحركة علة لحصول الزمان ، لكان معنى هذا الكلام : ان الحركة علة لبتاء نفسها ولدوامها ، وكل ما كان كذلك نهو واجب لذاته ، غيلزم كون الحركة واجبة لذاتها ، وهو محال .

الرابع: انا وان (١٤) فرضنا ارتفاع جبيع الحركات والتغيرات ، فان صريح المتل يتنضى بتاء الدة والزمان ، وذلك يدل على أن الزمان فنى على وجوده عن الحركة ، فثبت : أن قوله : « الحركة علم لحصول الزمان » ليس بصواب ، وأما بقية الكلام فظاهر غنى عن التنسير ،

<sup>(</sup>١٢) الرابع: انا بينا وهو أنا وأن مرضنا: س

النصل الناسع نم هبادئ الحسركن

وفيه مسائل:

# المسالة الأولى في

### اثبات أن الحركة الدورية أرادية

قسال الشيغ: « كل حركة عن محرك قسرى (1) فاما عن محرك طبيعى أو نفسانى ، أو أرادى ، وكل محرك طبيعى فهو بالطبع يطلب شيئا ويهرب عن شىء ، فحركته بين طرفين : مترك لا يقصد ، ومقصود لا يترك ، وليس شىء من الحركات المستديرة بهذه الصفة ، فأن كل كل نقطة فيها مطلوبة ومهروب منها ، فلا شىء من الحركات المستديرة بهذه الصفة (۲) بطبيعى ، فأنن الحركة الموجبة للزمان نفسانية أرادية ، فالنفس علة وجود الزمان »

التفسير: الحركة الما أن تكون طبيعية أو تسرية أو ارادية ، والدليل على هذا الحصر: أن حركة الجسم لابد لها من مؤثر يؤثر نيها وموجب بوجبها ، وذلك المؤثر اما أن يكون حالا في البسم أو يكون مباينا عنه ، أما الحال فيه فأن لم (يكن) له شعور بالأثر الصادر عنه فهو الطبيعة ، وأن كان له شعور بذلك الأثر فهو الارادة ، وأما أن كان ذلك المحرك مباينا ، فذلك هو التسر ، فثبت : أن كل حركة فهي أما طبيعية وأما أرادية ،

<sup>(</sup>۱) غیر قسری: ع

ثم نقول : الحركة الدورية يبننع أن تكون طبيعية ، والدليل علبه : أن ( في ) الحركة الدورية ، كل نقطة يفارقها المتحرك ، فأن هربه عنها عين طلبه لها ، وحركته عنها عين توجيهه اليها ، فلو كانت هذه الحركة طبيعية ، لكان الهرب الطبيعي عن الشيء عين الطلب الطبيعي للشيء ، وذلك محال ،

نثبت: أن الحركة الدورية يهتنع أن تكون طبيعية ، ويمتنع أيضاً أن تكون تسرية ، لأن التسرية على خلاف الطبيعية ، وأذا المتنع كونها طبيعية ، المتنع كونها المرية ، ولما بطل هذان التسمان ثبت كونها أرادية . أن الحركات الدورية كلها أرادية .

ولقائل أن يقول: لم لا يجوز أن يقال: الجسم المستدير قد يكون قبل وصوله إلى تلك النقطة طالبا لها بالطبع ، ثم عند الموصلول اليها يسير هاربا عنها بالطبع ، وذلك لا يوجب التناقض ، لأنه أنها يكون طالبا للوصول إلى تلك النقطة ، فترك الوصول اليها . وأنها يصير هاربا عنها عند الوصول اليها ، فالطلب والهرب لم يحصلا مى زمان واحد عنها عند الوصول اليها ، فالطلب والهرب لم يحصلا مى زمان واحد ولا بحسب شرط واحد ، بل فى زمانين بحسب شرطين مختلفين ، وذلك وذلك لا أمتناع فيه ؟

### والذي يدل على انه في ممتلع وجوه:

الأول : انه لانزاع في أن الحركة المستتبة قد تكون طبيعية ، ثم الحجر النازل بالطبع يكون قبل وصوله الى حد معين في تلك المسافة يكون طالبا للوصول اليه ، ثم عند وصوله اليه يصير هاربا عنه ، غاذا عتل عنه ذلك في الحركة المستتبة ، غلم لا يعتل منه في الحركة المستتبة ،

الثانى: أن الطبيعة توجب السكون بشرط المحسول فى المكان الطبيعى ، وتوجب الحركة بشرط الحصول فى المكان الفريب ، فثبت : أن كون الشيء الواحد موجبا لمحالتين متضادتين بحسب شرطين مختلفين فى زمانين متفايرين غير ممتنع .

المثالث: ان عندكم المحركات الدورية ارادية . فقبل وصول الجسم

المستدير الى النقطة المعينة ، يكون الوصول اليها مطلوبا بالارادة . ثم. عند الوصول اليها يصير ذلك الوصول اليه مهروبا عنه فى وقتين ، وعند شرطين بحسب الارادة ، فلم لا يجوز مثله بحسب المعروب عنه فى وقتين ، عند شرطين ، بحسب الارادة ، فلم لا يجوز مثله بحسب المطبيمة ؟

### \*\*\*

# قـــال الشيخ: « فائن الحركة الموجبة للزمان نفسانية ارابية م فالنفس علة لوجود الزمان »

التنسير: انه اثبت نيبا تقدم: أن الحركة الحابلة للزمان حسركة دورية ، وأثبت نيبا نقدم: أن الحركة الدورية ارادية ، ( و ) لزم من هذا أن يقال: الحركة الحابلة للزمان ارادية ، ثم نقول: فاعل الحركة الارادية . هو النفس ، وهذا ينمكس أن النفس هي الفاعلة للحركة الارادية ، وثبت أن تلك الحركة الارادية هي الفاعلة للزمان ، فالنفس فاعل فاعل الزمان ، فتكون هي الفاعلة للزمان ، وهي المالة لوجود الزمان .

# المسالة الثانية فى اثبات أن الجسم لا يتحرك لذاته

قسال الشسيخ: «كل حركة غلها محرك • لأن الجسم أما أن ينحرك ، لأنه جسم ، أو لا لأنه جسم • فأن تحرك لأنه جسم ، وجب أن يكون كل جسم متحركا • فأذن حركته تجب عن سبب آخر أما قوة ( فيه ). وأما خارجة عنه »

التفسير : الكلام التام في تقرير هذا المقام : أنّ بقال : المسركة البد لها من مؤثر ، وذلك المؤثر اما ذات المتحرك واما غيره ، ويمتنع أن

مكون ذاته ، فيتى أن تكون غيره ، فنفتقر في تقرير هذا الدليل الى اثمات ، مقدمات :

فالقنبة الأولى: ( هي ) أن الحركة لابد لها مؤثر .

ونتول: الدليل عليه هو: ان الحركة لا يعتل كونها مستقلة بنفسها ، مستبدة بذاتها ، لأنها نعت من نعوت الجسم ، وصفة من صفاته ، ولا يعقل حسولها الا كذلك وكل ما كان كذلك فهو منتتر في تحققه الى الغير ، وكل ما افتتر في تحققه الى الغير ، فهو مكن لذاته ، فلابد له من مؤثر ، بنتج : أن الحركة لابد لها من مؤثر .

والمتعبة الثانية: هي قولنا: يعتنع أن يكون الجسم متحركا لذاته . 
رقد استدل « الشيخ » عليها ههنا بأنه لو تحرك لأنه جسم ، لوجب أن 
يكرن كل جسم متحركا . واعلم: أن هذا الاستدلال لا يتم الا بعزيد نقر، ر . 
وهو أن يتال :الأجس أم متساوية ني الجسمية ، غلو كانت من حيث هي 
متساوية في الجسمية ، موجبة للحركة ، لكانت الأجسام بأسرها متساوية 
في الموجب ، ويلزم من استوائها في الموجب ، استواؤها في الأثر ، وهو 
الحسركة . غالكلام الذي ذكره « الشسيخ » لا يتم الا بتترير هذه المتدات .

#### \*\*\*

### ولقائل أن يقول: السؤال عليه من وجوه:

الأول: لم تلتم: ان الأجدام باسرها متساوية في الجسمة أو با الدليل على صحة هذه المتدمة أو بتريره: أن المعتول من الجسسم أن ماهيته تقبل الأبعاد الثلاثة ، ولا يلزم من الاستواء في قابلية الأسعاد الثلاثة ، الاستواء في تمام الماهية ، لما ثبت أن الماهيات المختلفة لا بعد اشتراكها في بعض اللوازم ، وأما تلك الماهية التي عرضات لها هده التابلية ، فهي غير مشمور بها من حيث هي هي ، وأذا كان الأمر كذلك ، فكيف يعرف كونها متساوية في تمام الماهية أغثبت : أن هذه المتدمة غير معلومة .

لا يقال : الدليل على استوائها في تهام الماهية : أنا نقسم الجسم

الى الحار والبارد واللطيف والكثيف والهاوى والسناي - ويورد القسمة أمر مشترك فيه بين الاقسام ، نوجب أن يكون كونه وسيا - للذى هو المورد لهذا التقسيم - أمرا مشتركا فيه بين الكل .

لأمّا نقول : هذا باطل ، لما أنه يمكننا أن نقسم الأعراض الى الكم والكيف وغيرهما ، ثم لم يلزم منه تبائل الأعراض في تبام الماهمة ، نكذا همنا .

المسؤال الثانى: سلمنا أن الأجسام متماثلة فى تمام الماهية . لكن للم تلتم : أنه يلزم من هذا المقدر استواؤها فى جميع اللوازم ؟ والدليل عليه : أن الأجسام الملكية والأجسام المنصرية متساوية فى تمام الجسمية ، ثم أنه لم يلزم أن يصبح على الفلكيات ، كما صبح على المنصريات . وبالمكس . فكذا ههنا مثله ، وعليكم حصر الاحتمالات ، ثم ابطالها بالدليل المتاطع ليتم دليلكم .

السؤال الثالث: ان البدأ لتلك الحركة الما أن تكون فيه أو لا تكون فيه ، فان كان الأول ، فنقول : كما أن هذا الجسم اختص بهذه الحركة المعينة ، فكانك اختص بالقوة التي هي البدأ لهذه الحركة المعينة ، فان وجب أن يكون اختصاصب بتلك الحركة لأجل علة أخرى ، وجب أن يكون اختصاصب بتلك العلة ، لأجل علة أخرى ، فلم لا يجوز بثله في يكون اختصاصه بتلك العلة ، لا لأجل علة أخرى ، فلم لا يجوز بثله في يكون اختصاصه بتلك العلة ، لا لأجل علة أخرى ، فلم لا يجوز بثله في الحركة ؟ وأما أن قلنا : أن تلك الحركة أنها حصلت في ذلك الجسم بسبب منفصل ، فنقول : أختصاص ذلك الجسم لتبول ذلك الأرس من فلك المباين دون التبول ، أو ليس كذلك . غان كان ذلك لأجل حصول تلك الأولوية ، عاد الكلام في سبب حصول تلك الأولوية ، وأن كان غير مشروط بحصول المكالم أي سبب حصول تلك الأولوية ، وأن كان غير مشروط بحصول الك الأولوية ، فدينئذ يكون اختصاص ذلك الجسم بتبول ذلك الأثر دون على منائر الأجسام مع استواء جبيع الأجسام في القابلية ؛ ومع أنه أيس شيء منائر الأجسام مع استواء جبيع الأجسام في القابلية ؛ ومع أنه أيس شيء منها أولى بذلك التبول من الآخر ، يكون رجحانا لأحد طرفي المكن عسل منها أولى بذلك التبول من الآخر ، يكون رجحانا لأحد طرفي المكن عسلى

الآخر من غير مرجح ، واذا علل ذلك ، نام لا يعلل مثله في المسلل المركة الوهو أن يقال : أن تلك المركة ترجح وجودها على عمها لا بمرجح وحينكذ يبطل أسل هذا العليل .

مهذا تهام الكلام على هذا الدليل .

واعلم: أن « الشيخ » لما أثبت أنه لا يجوز أن يكون الجسم متحركا لذاته ، أنتج منه : أنه لابد وأن بكون متحركا بغيره ، ثم أن ذلك المغير أما أن يكون حالا فيه أو مباينا عنه ، فلا جرم قال : أن ذلك الشيء الآخر « أما قرة فيه وأما خارج عنه »

# المسللة الثالثة فق بيان انه لابد من النهاء المحركات الى مصرك أول ، لا يتحسرك

قال الشيغ: «المحركات في كل طبقة (١) تنتهى الى محرك او لا يتحرك > والا لاتصلت محركات بمحركات لا نهاية لها ، فاتصلت أجسام بلا نهاية > وكان لجملتها حجم غير متناه ، وهو محال ))

التنسي : لو كان كل متعرك انها يتعرك لأن شيئا آخر حسركه اللى غير النهاية ، لزم أما الدور — وهو أن يكون تحرك هسذا بذاك ، وتعرك ذاك بهذا . فيتنضى تقدم حركة كل واحد منهما على حركة الآخر ، أما بالرتبة وأما بالزمان ، وهو محال — وأما بالتسلسل — وذلك يتتضى وجرد أجسام لا نهاية لها — وقد دللنا على أنه محال ، فلم يبق الا أن يقال : هذه المحركات تنتهى الى محرك لا يتحرك البتة ، أو كان متحركا لكنه يكرن متحركا من تلقاء نفسه ، ولا يتحرك بغيره . وذلك هو المطلوب .

<sup>(</sup>١) طبيعة : ع

# المسالة الرابعة في بيان أن القسوة الجسمانية لا تقوى عسلى افعسال غير متنساهية

قسال الشسيخ « ليس من شسان جسم من الأجسام أن يكون لسه قوة على أمور غير متناهية والا لكانت قوة الجزء مقابلة لشيء من ذلك الغير متناهى ، المفروض من مبدأ محدود ، أقل مما يقوى عليه الكل من ذلك الجدا ، فكان على متناه ، وكذلك الجزء الآخر مجموعهما يكون على متناه »

التنسير : كل توة حالة في الجسم ، غانه يجب كونها منتسسهة سبب انتسام ذلك المحل . والكلام في مباحث هذه المتنبة سيأتي به في مسألة أثبات النفس الناطقة .

واذا عرفت هذا ننتول : جزء تلك المقوة اما أن يتوى على التحرك والتأثير ، أو لا يقوى عليه البتة . والثاني باطل ، لأن جزاها أن لم يتو على التأثي البتة ، محينئذ لا يكون جزء المقوة ، هوة على شيء أصللا ، محينئذ يلزم أن تكون المقوة على الشيء غير قابلة لملانقسام . وقد بيناه : أنها قابلة لملانقسام . هذا خلف ، فثبت : أن جزء المقوة يتوى على النائي .

ثم نتول : جزء القوة الما أن يتوى على مثل ما يقوى عليه الكل ، أو لا يكون كذلك . والأول باطل ، والالزم أن يكون الكل مساويا للجزء . وهذا محال . ولما بطل هذا تعين الثانى وهو أن يتال : جزء التوة لا يتوى على مثل ما تقوى عليه كل القوة ، وحينئذ يلزم أن يكون متوى الجزء منناهيا ، ومتوى الكل ضعف متوى الجزء . وضعف المتناهي متناهي . متوى كل التوة للجسمانية يجب أن يكون متناهيا . وذلك هو المطلوب . ولقائل أن يقول : الكلام على على هذه الحجة من وجوه :

الأول: لا نسلم أن المتوة المتألّة في الله يجب أن تكون متقسمة و وذلك لأن بتقدير أن الجسم ( كان ) مركبا من الأجزاء التي لا تتجزىء ، كانت القوة المقائمة بالجزء الذي لا يتجزأ ، لم يلزم كونها منقسمة ، لكنا بينا : أن الحق هو اثبات الجزء الذي لا يتجزأ .

السؤال الثانى: هو ان النتطة الواحدة . كل واحدة بنها شىء غير منتسم . منتول : هذا الشىء ان كان جوهرا ، فقد ثبت الجوهر الفرد ، وان كان عرضا فيحله ان لم يكن منتسبا . فقد ثبت الجوهر الفرد ، وان كان منتسبا فحينئذ يكون هذا اعترافا بأن انقسام المحل لا يتتضى انتسام المحال ، وحينئذ لا يلزم من كون الجسم منتسبا أبدا ، أن تكون القسوى الجسماتية منتسبة .

( السؤال ) الثالث : هب أن المتوى الجسمانية منتسبة ، وأن متوى الجزء لابد وأن لا يكون مساويا لمتوى الكل ، لكن لم قلتم : أن عسدم المساواة لا يحصل الا أذا صار قمل الجزء منتطفا ؟ ولم لا يجوز أن يحصل ذلك المتناوت ( بفعل ) يظهر ( أن ) يكون فعل الجزء أبطاء ، وكون فعل الكل أسرع ، مع كون كل واحد منها باقيا أبدا ؟

السؤال الرآبع: دليلكم معارض بدليل آخر ، وهو: ان ذات هذه القوة الجسمانية ، وكيفية تأثيرها نمى أثرها لا ينتهى الى وقت ، الا ويمكن ابقاؤه بعد ذلك ، والا فقد انتقل من الامكان الذاتى الى الامتناع الذاتى ، وذلك محال ، واذا ثبت هذا وجب القطع بأن هذه القوى الجسمانية ممكنة البقاء في الذات وفي التأثير أبدا ، وذلك يبطل قولكم .

### \*\*\*

قَال الشيخ : « المحرك الأول الذى لا تتناهى قوته ، الن ليس بجسم ولا فى جسم ، وليس بمتحرك ، لأنه اول ، ولا ساكن ، لأنه لا يقبل الحركة ، والساكن هو عادم الحركة زمانا له أن يتحرك فبه )) التفسير: الله أثبت فيها تقلم: أن اللهان ليس له أول ولا آخر ، والبت : أنه مقداد الحركة ، والثنج ملهها: أثبات حركة الولية أهلية . ثم بين أن كل حركة غلابد لها من محرك . ثم بين أن المحرك لا يجوز أن يكون تسريا ، والا لزم اثبات أجسام لا نهاية لها . وذلك باظل . ولا يجوز أن يكون طبيعيا ، لما ثبت أن المتوة الجسمانية لاتقوى على المعال غيز متناهية . ملائق المتوية عملى على الله المحركة الأزلية الأبدية ، ينجب أن لا تكون جنسانية . وذلك يعل على أن مؤجد هذه الحركة الأزلية الأبدية ، لا ممكن أن يكون جسما ولا حالا في الجنسم أصلا ، وهذا هو المطريق المستهور في أثبات أن يكون جسمانيا . ولما ثبت في أثبات أن يكون متحركا ولا ساكنا .

آبا أنه قيس بكثمرك مظاهل وابا أنه ليس بسناكل ، علان النسكون عدم المخركة عبا من شاته أن يتحرك والذي من شاته أن يتحرك هسنو الجسم أو الجسمائي ، ماذا لم يكن جسما ولا جسمائنا ، لم يكن بن شاته أن يتحرك ، وإذا كان كذلك ، ابتناع كونه ساكنا .

### السالة الخاسة

### فى بيان أن كل جسم فانه لا يتلك فى ذاته عبا يكون ببدا للحركة

قسال الشسيخ: « الأجسام لا تخلو في طبيعتها من مبدا حركة و فق لأن كل جسم الما أن يكون قابلا للنقل عن موضعه الطبيعي أو غير قابل من كان قابلا فهو قابل للتحرك الستقيم ، فلا يخلو الما أن يكون في طباعه مبدأ يعيل الى مكانه الطبيعي أو لا يكون ، لكنا شاهدنا بعض الأجسام في طباعها مبل الى جهة من الجهات ، وكل ما اشتد الميل قسلوم المحرك بالقسر حتى تتفاوت النسب بتفاوت ما فيها من قوة الميل ،فسان كان جسسما لا ميل فيه قبل حركة قسرية ، وكل حركة سكما علمت سكان جسسما لا ميل فيه قبل حركة تسرية ، وكل حركة جسسم ذى ميل في نمان ، كان لزمان تلك الحركة نسبة الى نمان حركة جسسم ذى ميل في طباعه بالقسر ، يكون في مثله حركة جسم ذى ميل ، و قدر نسبة مثله

الى ذلك نسبة الزمائين ، فيكون نسبة قسر مالا مقاومة فيه على نسسبة قسر في جسم ذي ميل ، وهذا خلف ، فاذن كل جسم قابل للنقل عن موضعه الطبيعي ففيه مبدأ حركة »

التنسي: اعلم: انا ندعى أن كل جسسم غانه لا يننك عن مبدأ حركة . والدليل عليه: أن كل جسم غانه لابد وأن يكون حاصلا في حيز معين . اذا ثبت هذا ، غنتول: اما أن يكون خروج ذلك الجسم عن ذلك المعيز الذى له مبكتا ، أو لا يكون . أما الأول غهو الجسسم الذى يقبل الانتقال عن حيزه المعين وأما الثانى غهو الجسم الذى لا يقبل الانتقال عن حيزه المعين وأما الثانى غهو الجسم الذى لا يقبل الانتقال عن حيزه المعين ، ونحن نبين أن كل واحد من القسمين ، لابد (٣) وأن تحصل عيد توة تكون مبدا للحركة .

الما القسم الأول ، وهو الجسم الذي يقبل الحركة المستقيمة ، فالذي يدل على أنه لابد وأن تحصل نبي ترة تكون ببدأ بيل بمارق عن الحركة التسرية : أنا لو فرضناه خاليا عن المل المعاوق ، وقد فرضنا أن قاسرا تسره على الحركة . فتلك الحركة أبا أن تقع في نبان ، أو نتع لا في زبان ، والتسمان باطلان ، فبطل التول بابكان حصول تلك الحركة .

وانها تلنا : انه يعتم وقوعها في زمان . لأن (٤) ذلك الجسم لـو حصل فيه معاوى ، لصارت تلك الحركة التسرية بطيئة .

ولنفرض جسما حصل نيه ميل معاوق ، ولنفرض أن الجسم يتحرك مائة ذراع من المسافة بالحركة التسرية مع ذلك الميل الماوق في عشر ساعات ، ولنفرض أن الجسم الخالى عن الميل الماوق يتحرك مائة ذراع من المسافة في ساعة واحدة ، بيكون زمان حركة الجسم الخالى عن المعاوق عشر زمان حركة الجسم الموصوفيذلك المعاوق ، ولنفرض جسما آخر حصل فيه معاوق اضعف من معاوقة الأول بحيث تكون معاوقته عشر المعاوقة الأولى ، فتكون نسبة هذه المعاوقة الى المعاوقة الأولى ، نسبة

<sup>(</sup>٣) غان لابد : ص (١) هو آن : س

زمان حركة الجسم الخالى عن المعاونة إلى زمان حركة الجسم الموصوف بالمعاونة والمعاونة المسمونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة في الساعة الواحدة و فيلزم أن تكون حركة الجسم الموصوفة بالمعاونة مساوية في السرعة والبطء لمحركة الجسم الموصوف باللامعاونة و وذلك محال في نبات: أن المقول بأن الجسم الخالى عن المعاونة و تحصل حركته في زبان : محل .

واما أن يقال: أنه تحصيل حركتها لا في زمان . غذلك أيضيا محال ، لأن كل حركة غاتها نقع على مسانة منتسبة ، فيحمل في التمسف الأول من المسافة نصفها ، ثم بعده يحمل في النصف الثاني من المسافة ، التضف من تلك الحركة ، ومتى حصلت بالقبلية والبعبية ، وجب حصول الزمان .

غثبت: أن الجسم الخالي عن مبدأ الحركة (ه) 4 لو تبل حركة تستزية 4 لكان حسول تلك النحركة القسرية أما أن يكون عن زمان أو لا عن زمان 6 وثبت نساد التسمين 4 فرجب أن تكون هذه العركة ستنمة .

ولقائل أن يقول: السؤال على ما ذكرتم من وجهين:

السؤال الأول: ان الدليل السدى ذكسرتم ، انها يتم لو كسائت الحركة لا تستحق الزمان الا بسبب المعاومة . وذلك باطل . بل الحركة تستحق لذاتها قدرا من الزمان وتستحق بسبب الميل المعاوق قدرا آخر . واذا كان الأمر كذلك ، نحيننذ لا يلزم أن تكون الحركة الخالية عن المعاوية في الزمان للحركة الحاصلة مع المعاومة الفسسمينة . وتبام الكلام في تقرير هذا السؤال قد ذكرناه في مثل هذا الدليل في مسائة المخلاء ، فلا غائدة في الاعادة .

السؤال الثاني : هو أن البل المعاوق تد يكون كالمضاد المساند فلحركة التسرية ، فيصير حاصل كلامكم : أن الشيء اذا كان خاليا عن

<sup>(</sup>ه) المبدأ: ص

المعاوق كان مبتنع المحصول ، ويكون شرط امكان حصولة أن يكون الأبر المعاند له والمتافى له حاسلا ، وذلك خلاف المتل ، فأن الشيء عند عدم المنافى والمعاوق ، يكون أولى بالحصول منه حال تيام المنافى والمساند .

#### \*\*

قال الشييغ: « فان ام يكن قابلا للتقل عن موضعه الطبيعى ه فلاجزائه نسبة الى اجزاء ما يحويه ، او ما يكون محويا فيه ، لنسب واجبة لذاتها ، اذ ليس بعض الأجسزاء التي تغرض فيه اولى بهلاقاة عدية او موازاة عدية من بعض ، فائن في طباعها أن يعرض لها تبدل هذه المناسبات ، فهي قابلة للنتل عن وضعها ، ثم نبرهن بذلك البرهان: ان لها مبدا حركة وضعية مستديرة »

التنسير: لما بين أن الجسم الذي يتبل الحركة المستقيمة لابد وأن يكون فيه مبدأ حركة ، انتقل الى بيان أن الجسم الذي لا يتبل الحركة المستقيمة ، يجب أيضا أن يحصل فيه مبدأ حركة ، رتقريره: أن كل جسم لا يتبل الحركة المستقيمة فهو بسيط ، وكل جسم بسيط ، فأنه يكون قابلا للحركة المستديرة ، وكل ما يقبل الحركة المستديرة ، نلابد وأن يكون فيه مبدأ حركة ، ينتج : أن كل جسم لا يقبل الحركة المستقيمة ، فهذه متدمات ثلاث ، لابد من تقريرها :

( أما ) المقدمة الأولى: أنت أميلها « الشيخ » ولابد من ذكرها ، فنتول : الدليل على أن الأمر كذلك هو : أن الجسم الذي لا يتبل الحركة المستقيمة ، لو كان مركبا لكان تابلا للانحلال والتنرق . لكن الانح لال لا يحمل الا بالحركة المستقيمة ، فلو كان الجسسم الذي لا يتبل الحركة المستقيمة مركبا ، لكان قابلا للحركة المستقيمة ، وذلك محال ، ولقسائل أن يقول : هذا بناء على أن الجسم الذي حقيقته مؤلفة من أجسسام مختلفة الطبائع ، تكون قابلة للانحلال . وذلك معنوع ، غلم من أجسسام مختلفة الطبائع ، تكون قابلة للانحلال . وذلك معنوع ، غلم

لا يجوز أن يتال : تلك الأجسام ، وأن كانت مفتلنة الطبائع ، الا أن حقيقة كل واحد منها يتتضى لعينها ولذاتها أن تكون متصلة بالأخرى ؟ وعلى هذا التندير ، فأنه لا يكون شكله هو الكرة ، فلو أقتضت أن يكون هو متصلا بالآخر وملتصقا به ، لوجب أن لا يكون شكله هو الكرة ، وحينئذ يأزم أن تكون الطبيمة الواحدة متتضية للنتيضين . وذلك محال . فثبت بها ذكرنا : أن كل مركب ، فأنه يتبل الانحلال ، وحينئذ يتم الدليل المذكور .

وأما المتديرة فالدليل عليه: وهي قولنا: ان كل جسم بسيط ، فانه يعبل الحركة المستديرة فالدليل عليه: ان ذلك الجسم لابد وان يحيط به شيء . واذا كان الأمر وان لم يكن كذلك ، فلابد وان يكون هو محيطا بشيء . واذا كان الأمر كذلك ، فلنغرض دائرة في هذا الجسم ، ولنغرض ان نتطة معينة في تلك للدائرة تسامت نقطة معينة في الأرض ، وكل ما يمسمع على تلك فلنقطة ، ان تسامت المنقطة المعينة من الأرض ، وجب أن يمسمع على مسائر النقط المعترضة في تلك الدائرة ، أن تسامت تلك النقطة المعينة من الأرض ، ضرورة أن كل ما صع على (شيء صع على ) مثله ، ومتى من الأرض ، ضرورة أن كل ما صع على (شيء صع على ) مثله ، ومتى شبت هذا الجواز ، ثبت كون ذلك الجسم قابلا للثقل المستدير .

### \*\*\*

### ولقائل أن يقول: هذا ينتقض بلبور:

**اولها**: ان الجزء المفترض في عبق ثخن الغلك ، مساوى في الماهية للجزء المفترض في سطحه ، ثم لم يلزم ( منه ) صحة قبام كل واحد منهما مقام الآخر في كونه في العبق وفي السطح . فكذا ههنا .

وثانيها: ان متمر كل فلك قد يكون مساويا لمحدبه من تمام الماهية ، والا لزم كون الغلك مركبا ، ثم لم يلزم من كون متعره ماسا لجسسم ، مكون محدبه مماسا لذلك الجسم ، فكذا هينا .

وثالثها: أن الحيوانية الحامسلة في الفرس مساوية للحيوانية الحاصلة في الانسان . ثم أنه لم يلزم منه أن يصبح على حيوانية الفرس ، ما يصبح على حيوانية الانسان ، فكذا ههنا .

ورابعها: ان عندكم ماهية الله ... تعالى ... عين وجوده ، ثم زعبتم: ان العرجود طبيعة واحدة من حيث انه موجود ، ثم اته لم يلزم ( منه ) ان يصبح على ذات البارى ... تعالى ... ما يصبح على الموجودات المارضة لماهيات المكذات ، عكذا ههنا ،

فان قلتم: أن المسحة حصلت في الكل ، الا أن الأمتناع البا ببت بسسبب أمر خارج ، فقول : مجوزوا مثله في هذه المشالة ، وتقريره : انكم لما بينتم أن هذه المسحة حاصلة بالنظر الى الجسبية ، غلمل هيولي ولك الجسمية ماتمة من صحة المتركة ، كما أن الجسمية وأن كاتت قابلة للخرق والالتئام مطلته ، الا أن خصوصية هيولي كل غلك ، مائمة منهما ، فكذا هينا .

ولله الكلمة المثالثة : وهى نى بيان أنه لما كان تابلا المثقل المستدير ، وجب أن يحصل عنيه ببدأ الحركة ، فللبرهان عليها : عين ما ذكرناه فى المجسم القابل للحركة المستقيمة ، فثبت بما ذكرناه : أن كل بسيط ناته عابل لا يقبل الحركة المستقيمة ، فهو بسيط ، وثبت : أن كل بسيط ناته عابل للحركة المستعيرة ، وثبت : أن ذكل جسم لا يقبل الحركة المستعيرة ، فائه لابد وأن يكون قد حصل فيه مبدأ حركة ، فقبت : أن كل جسم لابقبل الحركة المستقيمة ، فأنه لابد وأن يحصل فيه مبدأ حركة .

### \*\*

ولقائل أن يقول: أن الدليل الذي ذكرتم غانه يقتضى أن يكون كل الملك ، غانه يكون تابلا للحركة من المشرق الى المغرب ومن المغرب الى المشرق. وايضا: لأن الفقط المفترضة في ذلك المدار متشابهة ، وكل ما يصحح على المسيء صبح (على) مثله أيضا ، فرجب أن يكون جرم الفلك قابلا لكل واحدة واحدة من هاتين الحركتين ، وأيضا : يلزم أن يكون تابلا للحركة من المشال الى الجنوب ، ومن الجنوب الى الشمال بعين هذا المدليل وايضا : فالمدارات المختلفة التي يمكن أن يتوهم حصولها في الفلك غيم متناهية ، فوجب أن تكون كلها ممكنة ، وإذا كانت واحدة من هذه المحركات المختلفة الفي متناهية ممكنة ، وجب أن يحصل في جرم الفلك بحسبب كل واحد منها ميل معاوق ، وحينئذ يكون قد حصل في الفلك ميول متعاوقة

، مانمة غير مبانمة ، وبني كان الأبر كذلك ، ابتنع حصول الحركة فيه معلى هذا نفس ما ذكرتموه بأن يكون دليلا على وجوب كون الفلك مساكما ، أولى من أن يكسون دليلا على وجوب كونه جتحركا ، فكان كسالهكم باطلا .

السؤال الثانى: ان كرة النار ، كرة بسيطة . واكذلك كرة الهسولم وكرة الماء وكرة الأرض ، ومين ما ذكرتبوه قائم في هذه البسائط ، موجهه أن تكون كل واحدة من هذه الكرات متحركة بالطبع على الاستدارة . وذلك باطل .

السوال الثالث: انكم انبتم ان الجسم الذى لا يقبل الصوكة المستنبة ، وجب ان يكون تابلا للحركة المستنبرة . وهذا القدر لا يغيد الا ان هذا الجسم ليس فيه نبوة عن تبول الحركة المستنبرة ، ولا ممانعة عنها . وحصول الامكان مهذا العامير لا يتوقف على حصول اليل الماوق ، لأن حصول هذا الامكان انها ثبت للجسم لذاته ، وما ثبت بالذات امتنع كونه بالمغير ، فأما المثبول الذي متبر في حصوله حصول اليل المعاوق ، فذاك هو القبول التام . ولا يمكن اثباته الا بعد معرفة أن اليل المعاوق حاصل ، فلو اثبتنا الميل المعاوق بهذه التابلية ، لذم الدور .

ومثال هذه المفالطة: ان يقال: ثبت بالدليل أن القطن قاط للاحتراق . ثم قال : والاحتراق لا يبكن حصوله الا عند ملاقاة النار ، ولما ثبت أن كل قطن هو قابل للاحتراق ، وثبت أن قبول الاحتراق لا يحصل الا عند ملاقاة النار ، لزم أن يقال : أن كل قطن فأنه حصلت فيه ملاقاة النار . وكما أن هذا الكلام فأسد ، فكذلك ما ذكرتبوه ، فثبت : أنه مضالطة مرفة .

#### \*\*\*

قـــال الثــــيخ : « وكل جسم فليه مبدأ هركة ، أما مستقبة وأما مستديرة »

التفسير: لما بين أن الجسم أما أن يكون قابلا للحركة المستقيمة ، وأما أن لا يكون . ثم بين أنه لابد وأن يحصل في كل واحد منهما ما يكون مبدأ للحركة ، لا جرم أتبمه بذكر النتيجة . وهو قوله : فكل جسسم الله لابد وأن يحصل فيه مبدأ حركة . أما مستقيمة وأما مستديرة . أما مبدأ الحركة المستقيمة ففي الجسسم الذي يتبل الحركة المستقيمة . وأما مبدأ الحسركة المستديرة ففي الجسسم الذي لا يتبل الحسركة المستديرة عنى الجسسم الذي لا يتبل الحسركة المستقيمة عد

# السالة السائسة غى

# بيان أن الجسم البسيط يبتنع أن يجتبع فيه ببنا الحركة المستقيمة وع ببنا الحركة المستديرة

قسال الشسيخ: (( ويستحبل أن يكون في جسم واحد بسيط مبدأ حركتين مستقيمة ومستديرة ، أو يكون ما هو للذات مبدأ حسسركة مستقيمة ، هو بعينه في حالة أخرى مبدأ حركة مستديرة ، لا كما يكون في حالة أخرى مبدأ سكون ، لأن السكون غاية الحركة المستقيمة ، أذ علمت أن الحركة المستقيمة هرب وطلب ، هرب عن مكان غير طبيعي ، وطلب لكان طبيعي ، وعلمت : أن الجهات محدودة ، وعلمت أن الأمكنة الطبيعية الأجسام البسيطة محدودة ، فاذا انتهت حركته بحصوله في مكانه الطبيعي ، استحال أن يتحرك عنه ، فيكون مكانا غير طبيعي مهروبا عنه ، وغير ملائم له فيسكن ، فيكون سكونه غاية لحركته ، وأما الحركة المستديرة فليست من حيث هي حركة مستديرة ، غاية للحركة المستقيمة ، ولا نفس عدم لها ، بل لمر زائد محتاج الى مبدأ آخر ))

التنسير : الجسم الواحد يبتنع ان يجتمع نيه مبدأ ميل مستقيم ، ومبدأ ميل مستدير معا . والدليل عليه : أن الميل المستقيم من جهة الى

جهة يتتضى التوجه نحو الجهة المنتقل اليها . واما الميل المستدير مانه يتتضى عدم التوجه الى تلك الجهة ، بل الانصراف اليها ، مهذان الميلان يوجبان أمرين متفايرين ، موجب أن يكون الجمع بينهما محالا .

### ولقائل أن يقول : السؤال عليه من وجوه ثلاثة :

الأول: انكم تلتم: شرط كون الجسم تابلا للحركة حصول ميل مماوق عن تلك الحركة ، بذلك الجسم ، نقد جملتم حصول الشيء شروطا بما يقتضى تعويته والمتع منه . فكيف زعمتم في هذا المقام : أن الجمع بينهما محال ؟

ولحيب أن يجيب عنه فيقول: هناك أنها جوزنا الجمع بين الماوقين ، لأن عند اجتماعها ينكسر أثر كل واحد منهها بالأثر الآخر ، فيحصل أثر متوسط بين الأثرين — وهو الحركة البسيطة — وهذا أنها يعقل في الأنر للذي يقبل الأشد والأضعف ، فأما الميل المستقيم فأنه يوجب الحسركة المستديرة ، والاستقامة والاستدارة لا يقبلان الأشد والأضعف ، فيمتنع أن يقال : أن عند اجتماعهما ييحصل أثر متوسط بين الاستقامة والاستدارة ، فظهر الغرق ،

السؤال الثانى: لم تلتم: انه لا يجوز تركب الحركة الواحدة من الحركة المستقيمة والحركة المستديرة أ والما توله: ان اجتماعهما يتتضى الجنماع التوجه الى الشيء والهرب عنه ، وهو محال ، النا: هذا ينتقض بأبور خبسة :

أحدها : بحركة المجل ، فانها مركبة من الحركة المستثيبة ، والحركة المستثيرة .

وثانيها: الكرة التي تضرب بصولجان ، نان حركتها تكون مركبة من الحركة المستديرة .

ثالثها: الكرة التى ترمى من شاهق الجبل ، فانها تنزل وتكون فى حال نزولها مستديرة .

ورابعها : كرة الثوابت ، فانها لذاتها متحسركة من المفسرب الى المشرق ، وبالتسر متحركة الى المفرب ، والتوجه الى احدى الجهتين ، الشرق ، وبالتسر متحركة الى المغرب ، والتوجه الى احدى الجهتين ،

المراف عن الجهة المايلة لها . نههنا لما كانت هذه الكرة متحركة لذاتها الى الشرق ؛ ومتحركة بتحريك الناك الإملام الى المغرب ؛ كانت حسفه الكرة ابدا مترجية إلى الجهة وبنمينة عنها ، وذلك بجال .

تالوا: هينا الطبيعة المواحدة لم تتفض التوجه الى جانب والصرة عجه ، بل الطبيعة المفسوصة به ؛ توجب التوجه الى جانب ؛ والتسر الماند وتتضى التوجه الى جانب كذر ، لما في مسالتنا عذه ، بانه يلزم من كون الطبيعة الواحدة ( أن تكون ) مقتضية المتوجه ؛ والميرض عنه معا ، وذلك محال ، غظهر الغرق ،

ظلنا : المتوجه الى جهة والانصراف عنها . اما أن يكون الاجتباع بينها مخالا ، أو لا يكون . مان كان ذلك محالا ، أمتنع حصوله ، سواء (كان ) حصولا بالطبع أو بالمتسر أو احداهما بالطبع والآخر بالقسر ، وحيننظ يبطل القول عي محكل المناسبة الوابعة الوابعة متضية للتوجه والمرف معا لا تقول ؛ المم لا يجوز أن تكون الطبيعة الوابعة مقتضية للتوجه والمرف معا لا وذلك لأن عده المقسمة المضيفة أنها صارت مقبولة ، المتبادر المقل والوهم الى أن الاجتباع بين التوجه المي جهة وبين الانصراف عنها محال . وأذا لم يكن نلك محالا ، محالا ، فحيننذ لا يظهر أن الطبيعة الواحدة يعتنع كونها ووجبة للتوجه والصرف معا .

وفامسها : السبيكة الذابة ، فانها مستديرة الحركة مع ننها بالطبع متحركة بالاستتامة ،

السؤال الثالث: لم لا يجوز أن يقال: الأجرام الفلكية وأن كسانته مستديرة الحركة الا أنها مع ذلك تكون قابلة للحركة المستتبعة ؟ ثم أن طبائمها المعينة توجب كونها متحركة بالاستقامة بشيرط كونها حاصلة في الأحياز الفارجة عن أيكنتها الطبيعية ، وتوجب كونها متحركة بالاستدارة ، بشيرط كونها حاصلة في أيكنتها الطبيعية ، ولا يمكن أن تكون الطبيعة الراحدة موجبة أمرين متنافيين في وقتين مختلفين حسسسب شرطين مختلفين ، فها لم يبطل هذا الاحتمال لا يتم هذا الدليل . ثم المثال المشهور

لهذا : (وهو) أن طبيعة كل واحد من المناصر الأربعة يقتضى كونه متجركا > بشرط كونه حاصلا فى الحيز الغريب ، وتقتضى كونه ساكنا بشرط كونه فى الحيز الملائم . فاذا جاز ذلك ، فلم لا يجوز ايضا ما ذكرناه ؟

و « الشبيخ » غرق بين الصورتين بأن قال: ان الحركة للسنتيبة غرجه الى حيز معين ، رائبا بكون قوجهها الى ذلك الحيز ، ان لو كان ذلك الحيز بحيث متى يوصل الجسم اليه ، سكن فيه واستتر فيه ، اذ لولا سكونه فيه ، لما كان الوصول اليه مطلوبا ، واذا كان الأمر كذلك ، كان السكون في ذلك الحيز غاية لتلك الحركة ومطلوبا منه ، بخلاف الحركة المستديرة ، فانه لا يمكن أن يقال : غاية الحركة المستديرة ، فلا جرم امتنع أن يقال : أن طبيعة الغلك حصول الحركة المستديرة ، فلا جرم امتنع أن يقال : أن طبيعة الغلك تتضى الحركة المستديرة ، بشرط كون ذلك الفلك خاصلا في القريب ، ويقتضى الحركة المستديرة بشرط كون ذلك الغلك حاصلا في الحيز الملائم . فظهر الغرق بين البابين .

هذا تقرير الفرق الذي ذكره « الشبيخ »

ولقائل أن يقول: أنا ما ذكرنا هذه الصورة لأجل أن نتيس عليها هذه المسألة ، غانكم استدللتم على اجتناع أن يحصل في الجسم ما بكون وبدأ للحركة المستتيبة والحركة المستتيبة مما ، فقلتم : الحركة المستتيبة نوجه الى الجهة المنتل اليها ، والحركة المستديرة صرف عنها . وكون الشيء الواحد متوجها الى الشيء ومنصرنا عنه دنمة واحدة محال . فلا جرم امتنع أن يحصل نيه ما يكون مبدأ للأمرين معا .

قللا : لانزاع أن كون الشيء الواحسد متوجها بالطبع الى شيء ومنصرفا عنه بعينه بالطبع في زمان واحد ، أمر معتنع الوجود ، لمسكن لم لا يجوز أن يقال : أن تلك الطبيعة توجب التوجه نحو تلك الجهة بحسب شرط مخصوص والانصراف منها في وقت آخر بحسب شرط آخر ؟ وعلى هذا التتدير فلا يلزم الجمع بين النتيضين . وهذا هو السؤال الذي أوردناه . ولما لم تقيموا دليلا قاطعا على أن هذا الاحتمال محال ، عانه لا يتم دليلكم ، وبجرد الغرق بين هذه المسألة وبين المثال الذي فكرناه لا يتدفع هسذا

الاحتمال . غثبت : أن بتقدير أن يصح الفرق الذي ذكروه ، هانه لا مندفع هذا السؤال ، ولا يتم دليلكم البتة .

ثم تقول: أن الغرق الذي ذكرتهو ضعيف أيضا. وذلك لأن السكون عندكم عدم الحركة ، وأذا لم يبعد أن يكون عدم الشيء وارتفاعه وزواله . فأية لذلك الشيء ، فكيف يستبعد كون الحركة السنديرة غاية لحسركة المستدية ؛

فان قالوا : لما حصلت الحركة المستقيمة في العناصر بدون أن خمقيها الحركة المستديرة ، علمنا : أن الحركة المستديرة لا تكون غاية للحركة المستديرة .

قاتا : الحركة المستنية الصاعدة باهيتها مخالفة للحركة المستنية الهابطة . واذا كان كذلك ، فلم لا يجوز أن يتال : بتندير أن يخرج الفلك عن حيزه الملائم ، فانه يعود بالحركة المستنية الى حيزه الملائم ، فكانت تلك الحركة المستنية التى للعناصر . واذا كان الأمر كذلك ، فانه لا يلزم من تولنا : الحركات المستنية التى للعناصر ليس غايتها هى الحركة المستنية التى للعناصر نحصل لجرم الفلك ينتع أن تكون غايتها : هى الحركة المستنيرة ، فان الأشياء المختلفة في الماهيات لا يبعد اختلافها في اللوازم والآثار .

فهذا تهام الكلام في تقرير هذا البحث ،

#### \*\*\*

### ولنرجع الى تنسير لفظ الكتاب •

اما قوله : ﴿ ويستحيل أن يكون في جسم واحد بسيط مبدأ حركتين مستقيمة ومستديرة » فالمراد منه : أنه يمتنع أن يحصل في الجسم الواحد ما يقتضى كونه مستقيم الحركة ومستديرها مما .

واعلم: أن ذلك ظاهر ، والا لزم الجمع بين النوجه الى الجهة والصرف عنها ، وانه محال ، وأما قوله « أو يكون ما هو بالذات مبدأ لمحركة مستثيمة هو بعينه في حالة أخرى مبدأ حركة مستثيمة » أن المراد منه ما ذكرناه في السؤال ، وهو أن يقال : الطبيعة

الفلكية توجب الحركة المستقيمة بشرط حصول الفلك نئ الحيز الفريب والحركة المستديرة بشرط حصوله في الحيز الملائم له 1 وأما قسوله : « لا كما يكون في حالة أخرى مبدأ سكون » فاعلم: أن المراد منه: أن الطبيعة الواحدة تكون مبدا للحركة في حال . وهي كونه حاصلا في الحيز المعريب ، ومبدأ للسكون من حالة أخرى . وهي كونه حاصلا في الحيز الملائم ، فهذا جائز ، وزعم : أن هذا وأن كان جائزا ، ألا أنه يمتنع كون الطبيعة الواحدة مبدأ للحركة المستقيمة في حال ، ومبدأ للحركة المستديرة في حال أخرى · وأما توله : « لأن السكون غاية المحركة الستتيمة » غاغم : نه لم يشتغل باقامة الدلالة على امتناع ذلك الاحتمال ، وانها اشتغل بالفرق بين الصورتين ، فقال : السكون غاية للحركة المستقيمة . والدليل على أن الأمر كذلك : أن الحركة المستثيبة هرب عن مكان غير طبيعي ، وطلب لكان طبيعي ، فاذا انتهت حركته الى التصول في ذلك المكان الطبيعي ، استحال أن يتحرك عنه بالطبع ، والا لكان ذلك الكان غير طبيعي ، بل يكون مهروبا عنه غير ملائم ، مع أنا مرضناه مكانا طبيعيا ا مطلوبا بالذات ملائما . هذا خلف . فاذا ثبت أنه الا يتحرك عنه مالطيم وجب أن يسكن نبه . وأذا كان كذلك وجب أن يكون ذلك السكون غاية لمتلك المحركة المستقيمة . واذا كان الأمر كذلك لم يمتنع كون الطبيعسة الواحدة موجبة لهذه الحسركة ولهذا السكون بحسب شرطين مختلفين نى وتتين مختلفين ، أما الحركة المستديرة فليست هي غاية للحسركة المستقيمة ولا هي عدم لها ، بل امر رائد ، نبحتاج الي مبدأ آخر .

نظهر: ان حاصل هذا النرق يرجع الى حرف واحد ، وهو أن السكون غاية للحركة المستقية ، فلا يبنع كون الطبيعة الواحدة موجبة بهذه الحركة ولهذا السكون . أما الحركة المستديرة فانها ليست غاية للحركة المستقية ، فلا جرم يبتنع كون الطبيعة الواحدة موجبة لهما معا . فظهر الغرق . الا أنا ذكرنا : أن هذا الغرق ضعيف ، لأن الحركة المستقيمة في الأجسام غايتها السكون ، لا الحركة المستديرة ، وأما الحركة المستقيمة في الأجسام النلكية ، فغايتها الحركة المستديرة ، لا السكون ، فثبت : أنه لا فرق بين البابين .

مان لدعيتم أنه لا يجوز أن يقال : غاية الحركة المستقبة في الأجرام المفلكية هي الحركة المستديرة ، مذاك غير (محل) المنزاع ، وأيضا : مهب أنه ظهر هذا المفيق ، الا أنه لما ثبت أن الطبيعة الواهدة توجب حصول المضمين في وقتين مختلفين ، بحسب شرطين مختلفين ، أذ كان أحدهما غاية للآخر ، فلم لا يجوز أيضا توجههما في صورة أخرى ، وأن لم يكن أحدهما غاية للآخر ؛ فثبت : أن هذا المكلم لا يكفي في أبطال السوال المنكرر .

#### \*\*\*

قسال الشسيغ: « فلذا استحال أن يكون في جسم وأحسد ميان طبيعيان اثنان ، أو يكون أحد المياين مؤديا الى الثانى ، لذم أن بكون الجسم الطبيعى ، أما مخصوصا ببيدا حركة مستقيمة أو مخصوصا ببيدا حركة مستديرة »

التنسير : لما أقام الدلالة على امتناع أن يحصل في الجسم ما يكون مبدأ للميل المستقيم والمستدير معا ، ثبت : أن الجسم لابد وأن يحصل ميه مبدأ حركة مستديرة عديل ، تظهر : أن الجمع بينهما محال .

# المسالة المسابعة في بيان اقسام الحركات

قال الشيخ: «وكل حركة مستقيمة فهى متحددة بالمتحرك ، بالحركة المستغيرة تحددا بالقرب والبعد ، وكل حركة مستقيمة ، فاما الى المركسز والوسط ، واما عن المركز الى المستديرة ، واما المستديرة فهى حسول المركز ، وكل حركة بسيطة (طبيعية) فاما على الوسط ، أو من الوسط أو الى الوسط »

التفسيم: قد دللنا على أن جهات حركات الأجسام المستقيبة أنها تتحدد بجسم آخر ، أى يتحدد القوب بنه بمحيطه والبعد علا بمركزه ، وذا كان كذلك فالحركات أبا بن الوسط وهي الحقيقه الصاعدة ، أو الى الوسط وهي حركات الأجرام المستديرة الحركة .

# المسالة النابئة في بيان ان الفلك لا تقبل ولا خفيف

قال الشيخ : « والتي على الوسط لا تنسب الى خفة ولا الى ثقل »

التفسيم: وتتريره: أن المتيق هيو الهابط بالطبع ، والخليف هو الصاعد بالطبع ، وتد دللنا على أن الملك متحرك بالطبع على الاستدارة ي الاستدارة يتنع أن يكون متحركا بالطبع على الاستدارة يتنع أن يكون تتيلا طبيعة موجبة للصعود أو الهبوط ، وأذا كان كذلك وجب أن لا بكون تتيلا ولا خفيفا ،

وكان « أرسطوطاليس » يتول : الفلك لا يتحرك الى الوسط ، ولا من الوسط . وكل ما هو لا يتحرك الى الوسط ، ولا عن الوسسط ، فهو لا تقيل ولا خفيف .

### السالة التاسعة

### غی

### احكام الثقيل والخفيف

قسسال الشسيخ : « والتي من الوسط فتتتسسب الى الخفة ، والتي الى الوسط فتتسب الى الثقيل ، وكل واحد من الخفيف والققيل ،

الما غاية والما دون غاية ، فالتقيل المطلق بالغاية هو الذى الى حلق (٦) الوسط ، وهو الأرض ، ويليه الماء ، والخفيف ( المطلق ) الذى الى حاق المحيط ، وهو النار ويليه للهواء !)

التنسي : الخنيف هو الجسم الذي يتحرك بالطبع من الوسيط . والثنيل هو الجسم الذي يتحرك بالطبع الى الوسط ، ثم نتول : كل واحد من الثنيل والخفيف ، لما أن يكون في الفاية أو دون الفاية ، والثنيل المطلق في الفاية هو الذي يطلب حقيقة مركز المعالم ، وهو الأرض . والثنيل الذي دون الأرض هو الماء ، بدليل : أن الأرض ترسب في الماء والماء يطنو عليها ، والخفيف المطلق هو الذي يطلب الالتصاق بالسطح الداخل من الملك ، وهو النار ، ويليه الهواء ، والدليل عليه : أن المنار على الهواء ،

#### \*\*\*

### هذا هو الكلام المذكور في الكتاب ، وفيه أبحاث :

المحث الأول : لمتال أن يقول : مركز المالم نقطة في وسط كرة المالم . والنقطة لا تقبل القسمة . فكيف يمثل أن يقال : الأرض طالبة لان تحصل في تلك النقطة ؟ وجوابه : أن طبيعة الأرض لا توجب حصول نلك الجسم في تلك النقطة ، بل توجب أن ينطبق مركز ثقل هذا الجسم على مركز العالم ، فهذا هو المراد من قولنا : الجسم النقيل يطلب المحصول في المركز . ثم يتفرع على هذا البحث ، بحث آخر ، وهو أن مركز الثقل غير مركز الحجم والمقدار ، وأذا كان كذلك ، فكلها انتقل جزء من أجزاء الأرض من أحد جوانب الأرض الى الجانب الثاني منها غانه ينتقل مركز ثقلها من نقطة المي نقطة الخرى ، وذلك يقتضى أن نتحرك كلية الأرض ، لأجل هذا السبب .

البحث الثانى: أن داخل الفلك مبلوء من الأجسام ، علما تحرك الفلك حصل بسبب شدة حركة الفلك سخونة مما يليه ، والسخونة توجب اللطافة ،

<sup>(</sup>٦) حائ : زع ــ حلق : ص

ملا جرم (يكون) الجسم الملتصق بالفلك هو اسخن الأجسام والطفها . وهو النار ، والجسم الذي يكون في المركز يكون في غاية البعد عن الفلك ، فلا جرم حصلت فيه البرودة ، وذلك هو الأرض ، ثم المجسم الذي حصل تحت الفار ، كان أمّل هرارة والطائة من الغار — وهو الهواء — والمجسم الذي حصل فوق الأرض كان أمّل بردا وكثافة من الأرض — وهو الماء سخصل بسبب هذا المعنى ، هذا الترتيب البالغ في غاية الحكية . وهسو الأخذ من غاية السخونة واللطاعة نازلا الى البرد والكثافة ، حتى انتهى الى الأرض ، التي هي المغاية في البرد والكثافة .

#### 去去来

مسال المسيخ: (( واتت تعلم أن الأرض ترسب في الماء كسا يرسب الماء في المهواء ، فهما تقيلان ، لكن الأرض الآتل ، والمهواء اذا حصل في الماء ( والأرض ) طفا ، أو صعد ، أن وجد منفذا ، وخساليا في مكانه ، أذ يمتنع وقوع الخلاء ، فالمهواء خفيف والنار لا تثبت مي المهواء ، بل تطفو الى فوق ، فالمنار أخف من المهواء »

التفسيع : ان الأرض والماء يرسبان غي الهواء ، فهما ثقيلان . لكن الأرض ترسب غي الماء ، فوجب أن تكون الأرض أثتل من المساء . وأما الهواء غانه اذا حصل في الماء طفا وصعد . ويدل عليه وجوه :

الأول: ان الزق المنفوخ ، اذا غيس نمى الماء تسرا ، ثم زال التاسر ، طغا ذلك الزق .

الثاتى: ان الكوز الذى يكون ضيق الرأس . اذا غمس فى المساء تسرا ، ودخل الماء فيه ، ظهرت البقابق . وذلك بدل على أن الهسواء يصعد من الماء .

الثالث : الماء اذا على ، حتى حدث الهواء في داخله ، مان ذلك الهواء المتولد في داخله يرتفع وينفصل ، وذلك هو المبخار ،

مثبت بهذه الوجوه: أن الهواء أذا حصل في الماء طفا وصعد ، أن وجد منخذا . ثم ذلك الهواء الذي يصعد ، لابد وأن يخلفه في مكانه جسم آخر غيره . أذ يمتنع وقوع الخلاء . مثبت بها ذكرتا : أن الهواء خفيف . وأبه التالو ، مأتها لا تثبت في الهواء ، بل تطفو التي فوق ، فوجب أن تكون الخار الخف من الهواء .

# المسالة المعاشوة فى ابطال مذاهب فاسدة ذكرت فى المثقيل والخفيف

قسال الشسيخ: « وليس طفو شيء من ذلك أو رسمسوبه لدفع وضغط أو جنب وبالجملة قسر ، والا لكان الأعظم أبطأ ، لكن الأعظم السرع وليس أبطأ »

التفسيع: قال بعضهم: هدنه العناصر الأربعة كلها طلابة للمركز ، الا أن الجسم الذي يكون اثقل يسبق الى المركز ، نيعوض اغيره أن يطنو عليه ، ومنهم من عكس الأمر فقال: انها باسرها طالبة للمحيط كن الأخف يسبق ، فيصل الى المحيط فيعوض لغيره أن يبتى تحته ، و « الشيع » ابطل هذين المتولين بحرف واحد ، وهو أن الكل لو كان طالبا للمركز ، لكانت حركتا الهواء والنار الى الصعود حركة قسرية ، والجسم كلها كان اعظم ، كانت حركته القسرية أبطا ، نكان يلزم أن بقال : كل ما كان جسم الهواء وجسم النار أكبر ، أن تكون حركته الصاعدة أبطا ، ولا أم يكن الأمر كذلك ، دل على فساد هذا القول ، واعتبر مثله في ابطال الذهب الثاني .

الفصل العاشر عی

# مَسَائل إِلْسَّماءِ وَالْعَسَا لَيْمِ السلة الأولى

غی

### بيان ( أن ) الجسم البسيط والرقب ، ما هو ؟

قسال الشسيغ: « الأجسام أما بسيطة واما مركبة ، والبسائط هى الأجسام التي المجسام التي المجسام التي المجسام التي المجسام التي المجسام التي المجسام مختلفة والأرض والماء والهواء والنار ، والمركبة هى التي تتحل التي اجسام مختلفة المسور ، منها تركبت ، مثل اللهات والحيوان »

التفسيم: قد يتال في العلم الطبيعي: الجسم اما أن يكون بسيطا ، واما أن يكون مركبا ، وقد يقال مثل ذلك في الطب ، اما في العلم الطبيعي ، فالمراد منه : أن الجسم اما أن يكون قد تكونت حقيتته من أجتماع أجسام مختلفة الطبائع ، واما أن لا يكون كذلك ، والأول هو المركب ، مثل النمات والحيوان ، فانهما يأتلفان من اجتماع العناصر الأربعة وامتزاج بعضها بالمبعض ، والثاني هو الإفلاك والكواكب والعناصر الأربعة ،

وأما فى الطب نهو أن يقال : الأعضاء منها بسيطة ومنها مركبة ، وليس المراد منه ما ذكرنا ، فأن جميع الأعضاء أنما نتولد من امتزاج الأخلاط ، والأخلاط أنها تنولد من أمتزاج الأركان ، بل المراد منه : أن العضو أما أن يكون مؤتلفا من أجسام محسوسة مختلفة الطبائع كالميد ، فأنها مركبة من اللحم والمعظم والفشاء والوتر وغيرها . وكل وأحد من هذه الأجسام جسم محسوس ويحس بالصفات التي باعتبارها يخالف الجسم

الآخر ، وأيا المظم واللحم عان كل واحد منها وأن كان أنها يتواد من المتزاج الأخلاط والأركان ، ألا أن كل واحد من تلك الاجتزاء لا يتبيز عند الأخر عن الحس .

الماصل: أن الطبيعي ينسر الجسم البسيط والاركب باعتبان حالد الشيء في تنسه . والطبيب ينسرها باعتبار حال الشيء بحسب الحص وكل ما كان بسيطا بحسب اصطلاح الطبيعي ، نهو بسيط ، بحسب اصطلاح الطبيب ، ولا يتعكس . فالبسيط بحسب اصطلاح الطبيب أعم من البسيط ، بحسب اصطلاح الطبيعي ، واللابسيط بحسب اصطلاح الطبيعي ، واللابسيط ، بحسب اصطلاح الطبيعي ، كا عرنت أن الشهيء الخا عام من شيء ، فنقيض الأعم اخص من نتيض الأخص .

### \*\*\*

# قال الشيخ « والأجسام البسيطة قبل الرعبة »

التنسير : الجسم البسيط اما أن يكون جزءا من المركب ، وأما أن لا يكون أن كان الأول مذلك البسيط قبل ذلك المركب ، لأن ذلك المركب منتقر الى ذلك البسيط ، وذلك البسيط غنى عن ذلك المركب ، واشتكر اليه متتم على المرتبة على المنتقر . غابا الثانى وهو البسيط الذى لا يصير جزءا من المركب ، فهو مثل السموات . غانها بسائط مع أنها لا تصسير أجزاء من النبات والحيوان ، نهى متقدية على هذه المركبات من وجهبن :

الوجه الأول (1): ان أحياز المناصر أنها تتحدد بالأجرام السهاوية فالسهوات على لتحدد أحياز المناصر ، وتلك الأحياز أما أن تكون متقيمة على أحياز المناصر أو مقارنة لها ، فأن كأن الأول كانت السهوات متقيمة على الأحياز المتقيمة على المناصر المتقيمة على المركبات ، فنكون السهوات متقيمة على هذه المركبات ، وأن كان الثاني كانت السهوات متقيمة على هذه الأحياز المقارنة لهذه المسائط العنصرية ، المتقيمة على هذه المركبات ،

<sup>(</sup>۱) احدها : ص

والمتقدم على المتدم متتدما . فتكون السبوات منتسة على هذه الركبات . والموجه الثاني في بيان هذا التقدم : أن هذه الركبات لها أول زماني .

والسبوات ليس لها أول زمان عند التوم.

خثبت بها ذكرنا : أن الأجسام البسسيطة قبل المركبة ــ عسلى الاطلاق ــ المسلق الاطلاق ــ المسلق المسلق

### السللة الثانية

### غى

# بيان أن الأجرام الفلكية لا تقبل المخرق ، ولا يجوز أن يتولد عن اجرامها شيء من المركبات

قال الشميغ: « وهى اما بسيطة من شاتها أن تؤلف منها الأجسام الركبة ، وأما بسيطة ليس من شأنها ذلك • وكل جسم يقبل التركيب عنه ، فمن شأنه أن يفارق موضعه الطبيعى بالقسر • وقد صع أن كل جسسم بهذه الصفة ، ففيه مبدأ حركة مستقية • وكل ما ليس فيه مبدأ حمركة مستقية ، وكل ما ليس فيه مبدأ حمركة مستقية ، فليس مبدأ للتركيب »

التسسير: قد ثبت أن الأجسام الفلكية مستبيرة الحركة ، وثبت أن كل ما نيه مبدأ الحركة المستديرة ، فأنه يهتنع أن يحصل فيه مبدأ الحركة المستقيمة . وكل ما كان كذلك ، فأنه الحركة المستقيمة مهتنمة عليه . وكل ما كان كذلك ، فأنه لا يتبل الانخراق والنبزق . لأن ذلك لا يحصل الا بالحركة المستقيمة . وكل ما لا يقبل الانخراق ، استحال أن يتالف جزء من أجزائه بجسم آخر غيره ، حتى يتولد من اجتماعهما جسم من الأجسسام المركبة ، وذلك هو المطلوب .

ولمقائل أن يقول: انه ان ثبت لكم هذا المطلوب ، الا أن متسبهات هذا الدليل انها تجرى في الفلك المحدد ، فلها سائر الأفلاك غلا ، ثم انكم تحكمون بنذا الحكم على جبيع الأفلاك والكواكب ، فكان ذلك فاسدا ، فالحاصل : أن دليلكم خاص بالفلك المصط المحدد وحكمكم علم في جبيع الأفلاك والكواكب ، فكان ذلك فاسدا .

#### السالة الثالثة

## فی بیان ان الاسطقسات با هی ۲

قسال الشيخ: ((والاسطقسات هي الأجسام النقيلة والخفيفة ، وتشترك في أوائل المحسوسات من الكيفيات ، وأوائل المحسوسات هي اللموسات ، ولهذا لا يوجد في حيز الأجسام المستقيمة الحركة جسم ، الا وله كيفية ملموسة ، وقد يعرى عن المطمومة والمنوقة والمسمومة ، وأوائل الملموسات ( هي ) الحار والبارد والميابس والرطب ، وما سوى نقاق ، فاما متكون عنها ، أو لازم أياها ، أما المتكون فيثل اللزوجة عن شددة اجتماع الرطب واليابس ، وأما اللازم فيثل التخلخل الطبيعي ، الله يتبع الحلى ، والملابسة الطبيعية غانها تلزم الرطب والأجسسام البسيطة حارة وباردة ورطبة ويابسة ))

التنسير : قد عرفت أن البسائط بنها ما يتركب عنها فيها ، وبلها ما لا يكون كذلك . فالاسطنس هو الذى لا يتركب عن غيره ، ويتركب عنه غره ، ويتركب عنه غيره ، فتكون ماهيته مركبة بن قيدين :

احدهها: سلبى ، وهو أنه لايتركب عن غيره ، والقاني: أضافى ، وهو أنه يتركب عنه غيره ، وانها خصصوا لفظ « الاسطنس » بهذا المعنى ، لأن « الاسطنس » غى لغنهم عبارة عن الأصل ، والشيء أنها يكون أسلا على الاطلاق ، أذا لم يكن غرعا على غيره ، ويكون غيره فرعاعليه .

اذا عرفت تفسير « الاسطقس » فنقول : ندعى أن « الاسطقس » للمركبات الموجودة في هذا العالم في هذه الأجسام الأربعة : اثنان منها تقيلان سوهما الأرض والماء سوائنان خفيفان سروهما الهواء والنار سواعلم : أنه أنها يثبت كون هذه الاربعة هي « الاسطقسات » أن لو ثبت أنها لم تتركب عن غيرها ، وثبت أن موكيات هذا العالم أنها تتركب عنها ، فلابد من اثبات هذين المقامين :

اها المقام الأول • نه « الشيخ » لم يتكلم فيه اصلا • وزعم جمع عظيم من القدماء: أن « الاسملقس » الأول: أجزاء قابلة للقسمة الوهمية ، عَمِ عَالِمَةً للسبة الانفكاكية ، وهي في غاية المنفو ، وهي التي تمبهي مالهاءات . وزعم أن هذه العناصر الأربعة أنها تولدت عنها ، ثم اختلفوا . فرعم بعضهم: أن تلك الأجزاء مختلفة في الأشكال . فالأجزاء التي بكون شكلها شبكل المخروط تكون نفاذة بواسها الحاد ، نيتولد من اجتياعها النار . والأجزاء التي يتكون شكلها شكل المكمب تكون غليظة ، ويتولد ون اجتماعها الأرض . وذكروا أشكالا لخرى للماء والمهواء والأفلاك م ومنهم من يزعم أن تلك الأجزاء أذا اختلط بها خلاء كبير ، كانت تلك الأجزاء حارة ، لأنه لا معنى للحرارة الا التفريق ، فيتولد عنها النار ، فإن كسان الخلاء الختلط بها أقل ، يتولد عنها الهواء ، ثم لا يزال تنتقص هذه الأحوال الم أن مثل اختلاط الخلاء بها جدا ، نيتولد عنها جسم كثير الأجزاء جدا . عَيكُون تُعَيلًا ، لأكتناز أجِزاتُه ، ميكون ظلمانيا ، لأجل أن الخلاء لا يتخللها ، ويكون باردا لأجل أنها لا تقوى على الفوص والنؤود . فهذان المذهبان نقلناهما في صفات تلك الهاءات . وقد ذكرنا فيها أقاويل أخر ، سوى هذين التولين . والاستقصاء من نتلها لا يليق بالمختصرات .

وأما القام اللذي : وهو أن أجسام الممالم أنها تنولد وتصبحت عن المتزاج هذه الأجرام الاربعة ، فكثير من القسدماء نازعوا غيها . فكال المتزاج هدفه الأجرام الاربعة ، فكثير من القسدماء نازعوا غيها . فكال الموجودة . فههنا أجزاء على طبيعة الخبز ، وأجزاء على طبيعة اللحم ، وأجزاء على طبيعة المتفاح . وكذا التول في سائر الأجسام ، الا أن تلك الأجزاء تختلط بعضها بالبعض ، ولأجل ذلك الاختلاط لا تظهر تلك الطبائع مناذ انضم بعض نلك الأجزاء الى البعض ، ظهر جسم كبير محسوس على نلك الطبيعة ، فيظن أن اللحم والخبز قد حدث . وليس الأمر كذلك . بل ذلك كان كامنا بسبب صغر تلك الأجزاء غلما اجتمعت ظهرت . وهؤلاء هم الذين يسمون باصحاب الخليط الذي لا نهاية لها .

وأما المذهب المغتار عند « ارسسطاطاليس » وعند « جالينوس » وجمهور المتأخرين من الفلاسفة والأطباء ، فهو أن العناصر الأربعة لم منولد عن غيرها ، وما سواها من أجسام هذا العالم فبتولدة عنها .

الما الأطباء ، فقد ذكروا في هذا الباب طريقة اقناعية ، فقالوا : شاهدنا أن الأجسسام المعننية والنباتية والحيوانية متولدة عن هسذه الأربعة ، ولم يدل دليل على كون هذه الأربعة متولدة عن غيرها ، فلاجرم قضينا بأنها هي « الاسطقسات » فننتقر ههنا الى بيان هذين المقامين :

أما المقام الأول ، وهو تولنا : المعادن والنبات والحيوان متولدة عن المتلاط المعناصر الأربعة ، مالذى يدل عليه : طريقة التركيب والتحليل ، أما طريقة التركيب فهى أن أبدان الحيوان متولدة من المنى وسم الطبث ، والمنى أنها يتولد من الدم ، مكانت الأبدان متولدة من الدم ، والدم أنها يتولد من المغذاء أما حيوانى وأبها نباتى ، وأبها الغذاء الحيوانى منكسون البحث عن كينية تولده ، كالبحث عن تولد الحيسوان الأول ، ولا يتسلسل ، بل ينتهى بآخرة ألى الأغذية النباتية ، مالحيوان يتولد من الدم ، والمدم من الغذاء ، والفذاء لابد وأن ينتهى إلى النبات ، والنبات النبا يتولد من هذه المناصر الأربعة . فأنه أذا أختلط الماء بالأرض ووصل اليه الهواء الموافق وتأثير الشهس وسائر الكواكب ، تولد النبات ، وبهذا الطريق عرفنا أن تولد هذه الأجسسام المعدنية والنباتية والحيوانية عن الأرمعة .

واما طريقة التحليل: نهى أنا لو وضعنا تطعة من جسم حيوانى أو نباتى أو معدنى نمى الترع والأنبيق ، وسلطنا عليه الذار ، انفصل من ذلك الجسم رطوبات مائية ، واننصل عنه جسم بخارى هوائى ، وبتى نمى أسفل الترع جسم أرضى ، وذلك يدل على أن ذلك الجسم كان متركبا من هذه الطبائع .

فهذا تترير طريقة التركيب وطريقة التحليل • وهي الطريقة التي غول عليهًا جمهور الأطباء •

ولقائل أن يقول : هذه الطريقة انها تقوى وتكبل بالبحث عن أمور :

احدها: أن نمتبر أن طريقة المتركب والتحليل هل تجرى في الكل أم لا لا قانا لم تشاهد أن الذهب أنها يتولد في معنه بسبب اجتماع اجزاء المناصر ، ولم تشاهد أن الذهب عند تسلط النار عليه يتحلل إلى اجزاء الأجسسام المنصرية ، ولم نشاهد ذلك في المياتوت ، وبالجملة : فاعتبار المتركب والتحليل في البعض لا يفيد الحكم في الكل ، الا على سسبيل المتركب والتحليل في البعض لا يفيد الحكم في الكل ، الا على سسبيل المتلن الفسمية .

وثانيها: ان هذا الدليل لا يفى ببيان أن جسم النار « اسطقس » لهذه المركبات . وذلك لأن تولد هذه المركبات من امتزاج الأرض بالماء والهواء ، انها يكمل بتأثير الشهس وسائر الكواكب . فاما أن تدل طريقة التركيب والتحليل على أن جرم النار يصير جزءا من أجزاء أبدان الحيوان والمنبات والمعادن ، غذاك كالمايوس عنه . وقد بالفنا في شرح هذه المسالة في « الطب الكبير » الذي صنفناه .

وثالثها : ان طريقة التحليل والتركيب انها نتم باثبات المزاج والطال دول أصحاب الخليط .

فهذا جملة الكلام في تقرير هذه الطريقة .

وأما ((الاسطاطاليس)) وأتباعه فهم سلكوا في أثبات أن ((الاسطقسيات)) هي هذه الأربعة طريقة أخرى ، وهي التي ذكرها (( الشسيخ )) في هذا ألكتاب ، وتقريرها : أن يقال : هذه « الاسطقسات » لابد وأن تكون مرصوفة بكينيات توجب حصول ألفعل والانفعال بينها . ثم أن المشاهدة ندل على أن الأجسام البسسيطة خالية عن الكيفيات المطعومة والمذوقة والمشهومة . وأما الكيفيات المفعدة ، فالبسائط خالية عنها . وأما النار فلسنتيم الدلالة على أنها غير ملونة ، وأما كون الهواء كذلك ، فذاك ظاهر . وأما الماء أن لا يكون له لون ، أو يكون له لون ضعيف . وأما الأرض . منى الناس من قال : الأرض الخالصة ليس لها لمون . ومنهم من سلم أن لها لونا لكننا نعلم أن اللون لا يمين على الفعل والانفعال الذي يوجب حدوث الوجه .

فثبت : أن الكيفيات المحسوسة بالجواس الأربعة لا تأثير لموا في حذا الباب .

نبتى أن تكون الكينيات الني تعين على هذا البلب ، هى الكينيات الملوسة ، وهى الجرارة والبرودة والرطوبة والبيوسة ، وما سسوى هذو الأربع من الكينيات الملوسة ، نهى على ثلاثة السام:

أحدها: ما هو كينية حادثة بالزاج ، وهى مثل اللزوجة والعبائية ، وهذه الكينيات انها تحدث بعد حصول الامتزاج ، وكلامنا في الكينيات ، التي لأجلها يجديه المزاج .

وثائمها : كونوات حاصلة نى البسائط ، لكنها تكون تابعة لتلك الأبريعة المتكورة ، مثل التخليفل واللطائة ، مانها تابعان للحرارة ، ومثل الاتباض والكنافة فانها تابعان للبرودة .

وثالثها: الكينيات المحسوسة الموجودة في الأجرام البسيطة التي لا تكون تابعة لتلك الأربعة وهي مثل الثقل والختة . الا أن هاتين الكينيتين لا يوجيان الغط والانتمال والامتزاج ، وإنها يوجبان النط والتباين .

مثبت بهذا الشان المبنى على الاستتراء: أن الكوفيات القيسائية بالاسطقسات الأول المعينة على الفعل والانفعال ، ليست الاهذه الأربعة ، وهي الحرارة والمبرودة والرطوبة والمبيوسة ، فثبت : أن الاسطقسات الأول لابد وأن تكون حارة وباردة ورطبة ويابسة ، وهو المطلوب .

#### \*\*

قسسال التسسيخ : «غاذا تركبت حصل من ذلك حار يابس موذلك هو التلو ، وخصوصا الصرف الذي هو جزء الشعلة (٢) والجزء الآخر هو الدخان ، وحار رطب ، وهو الهواء ، فاته لولا أنه حار لما كان وتخلخلا ينسان عن الماء والبود ( الذي ) في اسفله بسبب ما كان يخالطه من البخار الماليء الفالب عليه عند قرب الارض واقواه (٣) ، حيث ينتهي

<sup>(</sup>٢) من الشعلة : ص (٣) واقراره : ص

شسيماع المشبيس المنهكس عن الأرض ، اعنى المسكن للأرض اولاً ، ثم ما يجاوره عن قرب ثانيا ، غاذا انقطع كان بخارا بارها ، ثم هواء هارا مرفا ، وأما وطويته غلائه اقبل الأجسام والتركها الاشكال ، ولطوعها في الانفصال والاتصال ، وبارد رطب ، وهو الماء ، لا شك فيه ، وبارد يابس ( وهو الأرض ) ولا أييس من الأرض ، غلما بردها فيداك عليه تكاثفها وثقلها 1)

التفسيم: هذا الفصل مشتبل على مبدالل:

## السالة الأولى

لما ثبت أن « الاسطنسات » لابد وأن تكون حارة وباردة ورطبة ويابسة ، فنتول : الحرارة والبرودة لا يجتمعان ، والرطوبة والبيوسة أيضا لا يجتمعان ، أما الحرارة فانها توجد مع البيوسة ومع الرطوبة ، فعصل بهذا وأما البرودة فانها أيضا توجد مع البيوسة ومع الرطوبة ، فعصل بهذا الطريق أربعة تركيبات : الحار البابس -- وهو المنار -- والمار الرطب ، وهو المهوا، -- والبارد الرطب - وهو المهوا، -- والبارد الميابس -- وهو الأرض -- هذا هو الكلام المشهور ، وسنذكر ما هو المسحيح وهو الأرض منذنا في هذا الكتاب ، لكن بعد النراغ من ذكر المسائل التي يبهد تعديمها .

## المسالة الثانية

اتفتوا على ان الهوا، رطب ، الا ان الرطب يذكر ، ويراد به : البلة وهو عبارة عن كونه بحيث يسهل التصاقه بالغير ، ويسهل أيضا انتصاله عن الغير ، وبهذا المعنى يكون الماء رطبا ، الا ان الهواء أرطب . ايس بهذا التفسير ، غانا لا نحس هذه الحالة في جرم الهواء ، ويذكر أيضا ويراد به اللطاغة وهو كونه بحيث يسهل تبوله للأشكال الغريبة ، ويسهل نركه لها .

مان قالوا: الهواء رطب بهذا التفسير ، نتول () : ان كانت الرطوبة منسرة بهذا التفسير كانت اليبوسة عبارة عن كون الجسم بحيث يعسر قبوله للاشكال الفريبة ، ويعسر تركه لها ، وهذا هو الصلابة . فلها زعبوا ان النار يابسة ، واليبوسة صارت منسرة بهذا المعنى ، وجب كون النار صلبة كثينة وذلك على خلاف العقل والحس ، فان النار الطف المناصر وارتها واسخنها واكثرها تخلخلا . فكيف يقال : النار الصرفة تكون صلبة جاسية كالحجارة ؟

الماء نقط ، وأما الأرض والنار والهواء ، نهذه الثلاثة يجب أن تكون الماء نقط ، وأما الأرض والنار والهواء ، نهذه الثلاثة يجب أن تكون ياسة . فأما أن نسرنا الرطوبة باللطافة . وهي سهولة تبرل الأشكال ، كان المنصر اليابس واحدا ، وهو الأرض . وأما الثلاثة الباقية وهي الماء والمواء والنار ، فأنها تكون رطبة ويكون أرطبها هو النار . وعلى التقديرين جبيعا ، يبطل الكلام المشهور من أنه يجب أن يكون اثنان يابسين واثنان رطبين . الا أذا التزم لمتزم أن النار الخالصة البسيطة الصرفة تكون صلبة غليظة جاسية . والتزاه بعيد جدا .

#### السالة الثالثة

زعبوا: أن الهوا، حار ، فتيل : ما السبب في أنا نجد الهواء على مثل الجبال في غاية البرد للواء عنه بأن سبب برد الهواء اجزاء مائية بخارية ترتفع وتختلط بالهواء ، فيبرد الهواء بسبب تلك الأبخرة . فقيل لهم : فتلك الأجزاء البخارية تكون أكثر في المهواء الملاصق لملارض ، فوجب أن يكون هذا الهواء أبرد من الهواء الذي يكون على تلل الجبال ، وأجابوا عنه : بأن شماع الشهس أذا وقع على سطح الأرض ، أوجب ستخونة الأرض ، ثم أن منخونة الأرض توجب سخونة الهواء الملتصق بالأرض . أما المهواء اللهاي الذي يكون على رءوس الجبال ، فأن تأثير تستخين الأرض لا يصل اليه ، فتبعى تلك الأجزاء البخارية المختلطة بذلك المهواء المؤرض لا يصل اليه ، فتبعى تلك الأجزاء البخارية المختلطة بذلك المهواء

<sup>(</sup>٤) الا أنا نقول: ص

باردة ، ولا يصل اليها تأثير الأرض المدخنة ، ولهذا السبب يكون ذلك الهواء في غاية البرد .

واعلم: أن لنا من هذه المسألة أبحانا دتيقة ذكرناها من « الملخص » وفى « المباحث المشرقية » ونكتفى ههنا من تلك الكلمات بسؤال واحد . رهو أنا نجد اليوم الذي يكثر فيه المطر ضميف البرد ، واليوم المسذى لا يكون فيه شمى من المطر ، بل يكون الصحو التام حاصلا فيه ، توى البرد ، ولو كان سبب برد الهواء ما ذكرتم ، لكان الأمر بالمكس .

اما الذى اخترته انا عطريق آخر ، وهو انا نقول : الجسم اللاصق للفلك يجب أن يكون فى غاية السخونة بسبب توة الحركة الفلكية ، والجسم الذى يكون فى غاية البعد عن الفلك — وهو الجسم الحاصل فى المركز — يجب أن يكون فى غاية البرد ، بسسبب انقطاع تأثيرات الحركة الفلكية عنه ، غالجسم الملاصق بهتمر للفلك يجب أن يكون اسخن الاجسام ، والجسم الذى يكون فى المركز ، يجب أن يكون ابرد الأجسام .

واذا عرفت هذا فنقول: السخونة موجبة للطافة والبرودة موجبة للكافة . ولما كان اسخن الأجسام هو الجسم الملتصق بمقمو الفلك ، يجب أن يكون الطف الأجسام هو ذلك . ولما كانت البرودة موجبة للكافة ، وجب أن يكون الجسم الحاصل في مركز العالم اكثف الأجسام ، وعسلي هذا الترتيب يجب أن يكون أسخن الأجسام والطفها هو المنار . والذي ريكون ) تحت الفار ، يجب أن يكون أتل سخونة و ( أقل ) لطافة من المنار وهو المنواء . والذي تحت المواء يجب أن يكون أقل سخونة ولطافة . ويتى كان كذلك كان أكثر برودة وكنافة ، وذلك هو الماء ، فأما الأرض فلكونها في غاية البعد يجب أن تكون أبرد الأجسام واكتفها وأصلبها . وهذا هو المختار عندى في هذا الوضع ، والاستقصاء في تفاريع هذا الباب مذكور في « الطب الكبي » وفي كتاب « الهدى »

## المسألة الرابعة

## فی أحكام النار

## وهي اربعة:

الحكم الأول: الطبقة العالية منها الملتصقة بمقعر المثلك ، وهي النار الخالصة البسيطة واختلفوا في انها هل هي نار محسوقة ، أو هي من جنس الحرارة المغريزية أوقول من يقول: الطبيعة النارية لما كانت خالية عن المعاوق ، وجب أن تفيد أقصى المغايات في السخونة: ليس مشيء ملائه ثبت أن الحرارة المنتطة مخالفة بالماهية للحرارة المتطة المخرقة ، فلمل طبيعة تلك النار موجبة الحد النوعين ، وليس لها صلاحية أيجاب النوع الثاني .

التحكم الثاني: النار البسيطة المفالصة ، ليس لها لمون ، بعليل : أن النسار في أصبيط الثمنيطة ألم وي أن ذلك الأصبيط يرى كالمخلاء ، ولأن المتنور أذا كثر الابتاد فيه ، ضعف لمون النار ، لأن الملون يحجب ما وراءه عن الابصار ، غلو كانت النار ملونة ، لوجب أن تحجب الأبصار عن أدراك الكواكب .

الحكم الثالث : تال بعضهم : كرة النار ليست كرة تامة ، لأن الحركة المنكية عند الترب من التطبين ضعيفة رطبة ، والحركة الضميفة البطيئة لا ترجب السخونة المسعيدة ،

والحكم الرابع: ان تحت تلك الطبقة العالية من الغار ، طبقة الخرى من الغار ، وهى غار مخلوطة بالأدخنة التى تتصاعد من الأرض الليها ، ولولا وصول هذه المواد الأرضية الليها ، ما حصلت الشهب .

#### \*\*\*

## ولنرجع الى تفسير للظ الكتاب :

أما قوله: « أذا تركبت حصل من ذلك حاريابس ، وذلك هو النار » فالمراد منه : ظاهر ، وأما قوله « وخصوصا الصرف الذي هو جسزه

من الشعلة ، والجزء الآخر هو الدخان » فالمراد منه : أن المنار المحسوسة عندنا ليست نارا خالصة ، بل جزء من الشعلة هو الغار ، وأما الدخان مانه اجزاء ارضية مختلطة بالنار ، وأما توله « وحار رطب وهو الهواء ، فأنه لولا أنه حار لما كان متخلخلا ينسل عن الماء » فالمراد منه : ذكر المدليل على أن الهواء حار ، وتقريره : أنه لا شلك أن الهواء رطب بمعنى كوته قابلا لملاشكال الغريبة وقاركا لها بسهولة ، فهو أن كان باردا كان مساويا للماء في الرطوبة والمبرودة ، فوجب أن يكون مساويا له في تمام الماهية ، ولو كان كذلك لما انفصل بالطبع عن الماء ، ولما تصاعد عنه ، وحين رأينا الهواء بالطبع منسلا عن الماء ، علمنا أنه لا يماثله في تمام الماهية ، وأنها المهواء بالطبع من المخار المائي الغالب عليه عند في أسغله ، فهو بسبب ما يخالطه من البخار المائي الغالب عليه عند قرب الأرض »

الماراد بنه : جواب السؤال الذي ذكرناه ، وهو أن يتال : لو كان الهواء حارا بالطبع نها السبب في احباسنا الهواء البارد أ واجاب عنه : بان هذا البرد انها كان بسبب أنه يختلط بالهواء ، الأبخرة التي تصعد بن الأرض الى الهواء ، وتختلط به . أما قوله « واتواه حيث ينتهي شعاع الشهس المنعكس عن الأرض ، اعنى : المسخن للأرض أولا ثم ما يحلوره عن قرب ثانيا » فالمراد منه : أن غاية برد الهواء أنها يكون في الهسواء البعيد عن الأرض ، بعدا يصل اليه تأثير الأرض التي نتسخن بسبب استقرار الاشمة عليها . فاذا سخنت الأرض أوجبت سخونة الهواء الملتصق بها ، الا أن تأثير هذا التسخين أنها بصل الى الهواء الذي يكون بقرب الأرض . فانه لا يصل اليه تأثير الأرض ، فلا جرم يبتى في غاية البرد بسبب تصاعد الأبخرة اليه . وأما قوله « ثم هواء حارا صرفا » فاعلم : أن حاصل هذا المكلام يرجع الى أن الهواء ثلاث طبقات :

احداها: المهراء المنتصق بالأرض .

ثاتها : المواء الذي يبعد عن الأرض . لكن تتصاعد اليه الأبضرة

الكثيرة . وهذه الطبقة نمى غابة البرد ، وهى المسماة بكرة الزمهرير .

وثالثها : الطبقة التى هى أعلى طبقات الهواء ، وهى حارة بسببه الطبيمة الموائية الموجبة للسخونة ،

وابا توله: « وأبا رطوبته نانه أقبل الأجسام وأتركها للاتسكال ، وأطوعها في الاتصال والانفصال » فالراد: أن الهواء رطب ، بمعنى كونه سبهل القبول للاشكال الغريبة ، يسبهل القرك لها ، وأبا قوله: « وبارد رطب ، وهو الماء » فظاهر (٥) لا شك غيه ، وأبا قوله: « فبارد يابس ( وهو الأرض ) ولا أيبس من الأرض ، وأبا بردها ، فيدلك عليه : كثافتها وثقلها » غالمراد: أن الأرض يابسة باردة ، أبا كونها يابسة فظاهر ، وأبا كونها باردة ، فقد احتج عليه بنا فيها من الكثافة ، وبنا فيها من الكثافة ، وبنا

ولتاثل أن يتول: لما سلهتم أن الكثافة تعلى على البرد ، فالنار يجب أن لا تكون كثيفة أصلا ، بل تكون في غاية اللطائة ، ولو كانت الرطوبة عبارة عن سمولة تبول الأشكال الفريبة وسمولة تركها ، وجب أن تكون النار أرطب الاجسام ، وأنت لا تقول بذلك ،

قسال الشسيخ: « ومكان الحار فوق مكان ( البارد ، ومكان الأبرد دون مكان) (١) الأقل بردا ، والايبس في التأثير (٧) اثند افراطا ، اعتى : ان البارد اليابس (٨) نثتل ، والحار اليابس اخف »

التفسيم : النار والهواء حاران ، والأرض والماء باردان ، ومكان النار والهواء فوق مكان الأرض والماء ، وذلك يدل على أن مكان الحال موق مكان البارد ، وأيضا : نقد ذكرنا أن المتضى للحرارة هو الحركة الناكية ، وكل ما كان أترب الى الفلك ، كان أولى بالحرارة ، وكل ما كان أبعد منه كان أولى بالبرودة ، وذلك يتضى أن يكون مكان الحار فوق

<sup>(</sup>٥) لا شك نيه نظاه : ص

<sup>(</sup>٧) المابين : ع ـ التاثير : حس (٨) واليابس : ع

مكان البارد . ولما قوله : « ومكان الأبرد دون مكان الأتل بردا » ماطم : أن هذا هو الحق الذى لا محيد عنه ، لأنه لما كان الموجب للنوقانية هو المحرارة ، والموجب للتحتاتية هو البرودة ، وجب ان تكون الأجسسام المعنصرية : ما كان تحت الكل . وذلك يقتضى أن تكون الأرض ابرد من الما ، وهذا هو الحق عندنا . الا أن المشهور من كلام « الشيخ » أن الماء أبرد من الأرض ، ولمله رجع عن ذلك المشهور مى هذا الكتاب . فمن توله « مكان الأبرد دون مكان الأتسل بردا » كالمحريح فى أن الأبرد يجب أن يكون دون الكل ، وأن يكون الأتل بردا نوقه . وأما قوله : « الإيسريخ فى التأثير أشد المراطل » فالمراد منه : ظاهر . وذلك لأن أحد اليابسين في التأثير أسد المراطل » فالمراد منه : ظاهر . وذلك لأن أحد اليابسين في وهو الأرض —



## الفصل الحادى عشر فى

# الآث رالع كوية

وهو مرتب على ثلاثة المسام :

التسم الأول . ونيه مسائل:

## المسالة الأولى

#### غی

## بيان أن الأجرام الكوكبية مؤثرة في هذا المالم

قسال الشسيخ: (( وهذه الاسطقسات منفعلة بحسب تغميل المؤثرات السباوية ، والمؤثر المظاهر فيها هو الشبس والقبر ، وخصوصا فيها هو رطب ، فتزيده رطوبة وتخلخلا بزيادته ، ولذلك (١) المد مسع التبدر والأدمفة ، وينضج الفواكه والثمار ، وأما الكواكب الأخر فافعالها حقة لكنها خفية لا يطلع عليها في بادىء النظر »

التنسير: نشاهد أحوال المعالم السفلى تختلف بحسب اختلاف الشهس والقبر ، وسائر الكواكب ، فوجب أن تكون أحوال العالم معللة باحوال هذه النيرات ، وأما المقام الأول فنتول : أن أحوال هذا المالم نختلف بحسب اختلاف أحوال الشهس ، والكلام فيه تد استقصيناه في المتالم المسلم ، والكلام الوجوه : أن بسبب

<sup>(</sup>١) ولذلك ما يزيد المد مع البدر والأدمغة : ع

 <sup>(</sup>۲) هو كتاب مى علم المسحر . اعترف المؤلف بانه الفه ، وقد حاول بعض الباحثين تبرئته منه .

تربها وبعدها بن سبت الرأس ، تحصل النصول الأربعة ، وبسسبب اختلاف النصول الأربعة ، تختلف أحوال هذا العالم .

الها أن أحوال المالم تخطف بصنب اختلاف أحوال القبن ٤ نقد ذكر « الشيخ » هبنا أبورا ثلاثة :

لولها: اختلاف أحوال الد والجزر في البحار ، بسبب اختسلافه الحوال التبر ، وزيادة نؤره ،

وثانيها: زيادة الأدينة عند ازدياد نوره ، وانتتامها عند انتتاص نور القبر ،

وثالثها: اختلاف أحوال الثمار بسبب اختلاف أحواله ، وأسا أن أحوال هذا العالم تختلف بسبب اختلاف أحوال سائر الكراكب ، فأثبات هذا المطلوب يستدعى مزيد تدقيق ، والاستنصاء نيه مذكور في « السر الكوم »

الا أن مهنا نذكر نكتا لطيئة :

اولها: ان الشبس حيث با تكون في البروج الصيفية ، لمو قارتها كوكب حار الزاج ، قوى الحر في الهواء جدا ، ولم قارنها كوكب بارد المزاج ، ضعف الحر في الهواء جدا ، ولهذا السبب قد يكون صيف في غاية الحر ، وصيف آخر ناقص الحر ، وذلك بدل على هذا المطلوب ،

وثاتيا: أن هذا الكواكب نيرة ، ولا شك أن الاضاءة والانارة يوجبان السخونة . ولولا تأثير أضوائها في الليالي ، والا لكانت الطلبة خالصة .

وثاقها: اعتبار الأحوال النجوبية تدل على ذلك . ننبت : أن أحوال هــذا المائم تغتلف باختلاف أحوال النيرات الفلكية . وإذا ثبت هــذا وجب أن يكون بها ولأجلها . أما لأن الدوران ينيد الظن ، أو للكــلام الفلسني المشهور . وهو أن ألنيش المام لا يتخصص الا لأجل تخصيص التوابل ، وتخصيص المتوابل لا يكون الابسبب الحركة الدائمة الدورية . وتهام تترير هذا الموجه مشهور في « الحكمة » (٣) ومذكور بالاستقصاء في « السر المكتوم »

<sup>(</sup>٣) أي كتب الطبيعة والناسنة .

## السالة الثانية

## فن بيان حقيقة البخار والأخال

قسال الشميع : « الشهس اذا اشرقت على صفحة الأرض حللت وصفعت ، فالتقال الرطب بخار ، والتحال اليابس نخان »

التنسير : ان شماع الشميس اذا وقع على سطح الأرض ، ترتفع عنها الجزاء رطبة وأجزاء يابسة ، أما الرطبة فهى البخار ، وأما الماسمة فهى الدخان ، واختلف الناس في حقيقة البخار والدخان .

فذكر « أبو الخير الحسن بن سوار » في أول الكتاب الذي صينفه في الهالة وتوس تزح : أن كل واحد من هذه « الاسطقسات » يستحيل الى الآخر ، وأن ذلك المستحيل يكون في حالة استخالته شيئا تاليا غيم ما منه استحال ، وسوى ما اليه يستحيل ، وهو الذي سموه بخارا .

وهذا الكلام تصريح بأن البخار شي، غير الماء وغير الهواء ، وذلك باطل قطعا ، فأن (٤) البخار اجزاء مائية صغيرة مختلطة باجزاء هوائية صغيرة ، بحيث لا يتميز في الحس شيء من احد المتصرين عن شيء من الثانى ، ولاجل صغر الاجزاء لا يتوى الحس على التمييز ، غبرى كانه شيء تخر مخالفا للماء والهواء ، مع أنه في نفسه ليس الا الماء والهواء ،

#### المسالة الثالثة

## غى بيان كيفية المطر والثلج والمبرد

قسسال المسيخ : « فاذا تصاعدا صده البابس ودنا (٥) للرطب ، فييرد (٦) في الحيز البارد من الجو فيقطر خطرا بعدما انعقد

<sup>(</sup>٥) وبقى : ع ـــ ودنا : ص

<sup>(</sup>٤) بل : من (۱) نيرد : ع

غيباً أو ثلجاً ، أن جهد السحاب ، وهو سحاب أو أنضغط البرد الى باطن السحاب ، متحصراً عن حر مستولى على ظاهره ، كما في الربيع والخريف ، جهد المطر برداً ))

التنسي : البخار الصاعد ان كان تليلا وحصل في الهواء من الجو ما يحلك ، لم يحدث منه السحاب ، لما أن كان كبيرا ، أو أن قل لكنه لم يوجد المحلل ، فاما أن يبلغ في صموده الى الطبقة الباردة من المهواء ، أو لا يبلغ ، فأن بلغ فاما أن يكون البرد هنك تويا أو لا يكون ، فأن لم يقو البرد تكاثف ذلك البخار بسبب ذلك القدر من البرد ، واجتمع ونقاطر ، فالبخار المجتمع هو السحاب ، والمتقاطر هو المطر ، وأما أن كان البرد شديدا ، فأما أن يتبل البرد الى أجزاء السحاب قبل اجتماعها أو بعد اجتماعها ، فأن كان الأول انمقدت تلك الأجزاء الصفار ، وانضم المعمن الى البمض ويكون ذلك ثلجا ، وأن كان الثانى — وهو أن يصل البرد اليها بعد اجتماعها ومسرورتها قطرات كبارا — كان النازل بردا ،

واعلم: أن السبب في اختصاص نزول المبرد بالربيع والخريف: هو أن حرارة الهواء تستولى على ظاهر السحاب ، فتختنى البرودة في بلطنه . وحينئذ يقوى البرد والجمود .

## القسم الثانى من هذا الفصل فى الكلام فى الآثار التى نظهر فى الجو المالى مثل الهالة وقوس قزح واثنباهها

قسال الشسسيخ : « وربعا قسام الهواء الرطب المائى ، كالراة ، النيرات على حسب المسابتات ، فالحت خيالات تسسمى قوس قسزح ، وشبسيات ونيازك »

التنسسير اعلم : أن الكلام في هذا الباب لا يتلخص الا بتقديم السبائل :

## المسألة الأولى

## غی

## أن الهالة والقوس خيالات

المذهب الصحيح: أنها من باب الخيالات. ولا وجسود لمها لمى نفس الأمر. واعلم: أن الخيال هو أن ترى صورة شيء مع صسورة المرآة، ويظن أن تلك الصورة حاصلة في المرآة، مع أنه لا يكون الأمر كذلك ، واعلم: أن أثبات المهالمة والتوس من بلب الخيالات ، مبنى على مقدمات:

## المقتمة الأولى فى بيان ( أن ) المسور المرئية فى المرآة ليس الطباعها فى تلك المرآة

ويدل عليه وجوه:

الأول: لو كان لها انطباع في المرآة ؛ لكان موضع ذلك الانطباع جزءا معينا من المرآة ، نوجب أن يرى جميع الناظرين تلك الصورة في ذلك الجزء المعين من المرآق ، لكنه ليتى كذلك ، فانك ترى صورة الشخص والشجرة في المرآة ينتقل مكانها من الماء مع انتقالك .

الثاني : انا نرى نصف المعالم في المرآة ، وانطباع الصورة المعظيمة في المدل المسغير محال .

الثالث : هذه الصورة لو انطبعت في الرآة ، لكانت الما أن تنطبع في سطح المرآة أو في عبقها ، والأول باطل ، لأنا لا نرى هذه الصورة مرتسبة في سطح المرآة ، بل نراها في داخلها وفي عبقها ، حتى انك اذا قربت من المرآة ترى أن تلك الصورة قريبة منك ، وإذا بعدت منها رأيت نلك الصورة قد بعدت منك ، وكل ذلك يبل على أن هذه الصورة غير مرتسبة في سطح المرآة ، والناني أيضا باطل ، لأن عبق المرآة كثيف كدر مظلم ، فكيف ترتسم فيه هذه الصورة ؟

الرابع: ان سطح المرآة له لون ، فلو ارتسم فيه شبح المرئى ، لحصل لونه فيه ، فوجب ان يرى ذلك الشبح على لون معتزج من هذين اللونين ، ومعلوم أنه ليس الأمر كذلك ، فانا نرى المر، في المرآة عسلي فونه الذي هو عليه ،

نثبت بهذه الوجوه الأربعة : أن الصورة المرتبة في المرآة ، غير شبهة فيها .

## المقدمة الثانية

#### في

ابطال قول من يقول: ان الانسان انها يرى وجهه في الرآة ، لأن شماع عين الانسان اذا وصل الى الرآة ، صارت الرآة قربية ، الا ان سطح الرآة لما كان الملس انمكس

الشعاع منه الى الوجه وحينتذ يصبي الوجه مرتبا بهنا السعب

الأول: انه لو كان الأبر كذلك ، لوجب أن يحمل هذا الانعكاس عن جبيع الأجسام ، وذلك لان الجسم ابا أن يكون سطحه أبلس أو خشنا ، فان كان أبلس وجب أن ينعكس الشعاع عنه ، كبا غى الرآة ، وان كان خشنا ، فسبب الخشونة ليس الا سطوحا صغيرة انصلت بعضها بالبعض على الزوايا ، ولابد غى كل زاوية من سطح ليست فيه زاوية ، فيكون أبلس ، والا لذهبت الزوايا الى غير النهاية ، وانتهت تسبة السطوح الى أجزاء لا تتجزا ، وكلاهبا محال ، فثبت : أن كل سلطح خشن فهو مؤلف من سطوح ملس ، فيجب أن يحصل عن كل سطح منها عكس ،

لا يقال: لم لا يجوز أن يقال: الشرط في كون السطح بحيث ينعكس عنه الشماع أن يكون سطحا كبيرا ؟

وليضا: فالسطوح المختلفة الوضع ينعكس عنها الشعاع الى جهات شتى . فيتفرق ذلك الشعاع فحينلذ لا يحصل عنها الابصار .

لأنا نحيب عن الأول : بأن الخطوط الشيعاعية التي تخرج من العين

تكون في غاية الدقة ، ويكون طرف كل خط منها في غاية الصغر . واذا وقمت اطراف هذه الخطوط الشماعية على الزجاج المدتوق ، لا دتا ناعها ، بل دتا الى اجزاء كثيرة ، فحينئذ يكون طرف كل واحد من تلك الخطوط الشماعية اصغر كثيرا من كل واحد من سطوح هذه الأجزاء الزجاجية المدتوقة ، لا دتا ناعها ، مكان يجب أن تنعكس هذه الخطوط الشماعية عن تلك المسطوح . وحيث يكون الأمر كذلك ، علمنا نساد قوله .

وعن الثانى: أنا أذا نظرنا إلى الماء ، فربها رأينا نصف العالم فيه ، وأذا دخلنا بيتا ضيقا ونظرنا إلى الجدار انعكس الشعاع من ذلك الجدار الماء من الشعاع من ذلك الجدار الماء من الماء من الماء المين ههنا ، أتل من التفرق الحاصل في شعاع العين ، عنتها نظرنا إلى الماء ورأينا نصف العالم ، وإذا كان ذلك التفرق الكثير في شعاع العين لم يصر في الإبصار ، فالتفرق الحاصل في شعاع العين عند كسون الابسان في البيت الصغير ، أولى أن لا يعنع من الإبصار .

فثبت : سقوط المعذرين المذكورين .

الالزام الثانى: أن الشماع أذا خرج من العين وأتصل بالمرآة وأنعكس عنها الى الوجه ، فاما أن تكون مفارقة الشماع المتعكس لا توجب أنسلاخ صورة المحسوس عن الشماع ، أو توجب ، فأن كانت لا توجب ، فكيف لا يرى ما أعرضنا عنه وفارقه الشماع عنه ، وأذا كانت المفارقة توجب أنسلاخ تلك الصورة ، فكيف ترى المرآة والصورة مما في الوتت المواحد ؟

فان قالوا: الشماع التائم على المرآة يتنضى رؤية المرآة ، والشماع الآخر الذي انمكس من المرآة الى الوجه يتنضى رؤية الوجه .

isgu: نعلى هذا التتدير قد اختص بكل واحد من المبصرين شمعاع على « زيد » على حدة ، نوجب ان لا يريا معا ، كما ان الشمعاع الواقع على « زيد » غير الشمعاع الواقع على « عبرو » وبن فتح واحدة من عينيه لا بوجب أن يتخيل المرئى من « عبرو »

الالزام الثالث : أنا قد نرى ني المرآة شبح شيء ، منراه أيضا بننسة . وهذا أنبا يحصل على قولهم ، لأجل أنه أتصل به خطأن من الشماع . احدهها : صار اليه الاستقابة . والثانى : بالانمكاس من المرآة . الا أنا نقول : عبدان الخطان الشماعيان قد اتصلا بالمصر الواحد . والشماعان كل ما كان اجتماعها وتركبها على المبصر الواحد اشد ، كان الادراك به اكبل وأبعد عن الغلط ، وكان يجب أن يحصل الادراك على الموجه الواحد فقط . وما لم يكن كذلك ، علمنا نساد مولهم .

## المُتِية الثالثة في اتكار القول بالشيماع

اعلم: أن المحكيم \* أرسطاطاليس » وأصحابه ينكرون القـول بالشماع ، وأقاموا الدلائل المنكورة على نساد القول بانطباع الصورة في المرآة ، وحينئذ . احتاجوا إلى أن ينكروا وجها ثالثا مفايرا لهذين الوجهين ، فقالوا : الجسم اذا كان ملونا وكان مضيئا ، ثم قابل البصر السليم وحصل بينهما هواء شفاف ، فانه يحدث ذلك الشبح في المعين ، من غير أن يكون ذلك الشيء منفصل من المرثى ، ويسرى في الهواء الشفاف ، ويصل إلى البصر ، بل يحدث ذلك الشبح في المعين ابتداء عند حصول هذه الشرائط . قالوا : وهذه الأفعال الطبيعية التي لا يحتاج فيها الى معاسة بين الفاعل والمنفعل ، بل يكنى فيها مجرد المحاذاة ،

واذا عرضت هذا منتول: اذا اتنق أن كان الجسم ذا شبح صقيلا ، نادى الى المين صورة جسم آخر ، نسبته من الصقيل ، نسبة الصقيلة من المين . لا بأن يقبل الصقيل صورة ذلك الجسم ، بل يكون بادى صورته سببا لتادى صورة ما تكون منه فى المين على النسبة المخصوصة المنكورة ، وليس فى هذا الذهب الا أن يقال : كيف يرى ما لا يقابل ولا ينطبع صورته فى المتابل ؟ وهذا ليس فيه الا التعجب والنسدرة ، ولم يتم على امتناعه حجة ولا برهان .

واذا عربيت هذا ننتول: الأحكام التي نحن في اعتبارها لا تختلف ، سواء تلنا: أن رؤية الشيء في المرآة بسبب خروج الشماع من المين المي

المرآة ، أو تلنا على هذا الوجه الذى فكرناه ولخصناه ، وأذا كان كناك غلا بأس بأن يذكر انعكاس الخطوط الشسعاعية ليكون التنهيم أنم وأكبل .

#### \*\*\*

واذا عرفت هذه المتنبات ، منتول : الهالة والتوس كل واحد منهبا جيلا ، وقال قوم : انه أمر حقيقى ، ثم قال « ثاوفرطوس » أن شماع القبر أذا وقع على السحاب كان شبيها بحجر يلتى فى الماء فيحدث هناك موج مستدير ، مركزه الوسط المسقط ، وذلك الوسط قد يكون كالمظلم لأنه ينخلل الفيم بسبب قوة شماع القبر ، فيبتى المهواء شفافا ، غلا يرى بل يتخيل الشيىء كالمظلم .

واعلم : أن هذا التول باطل ، ويدل عليه وجهان :

الأول : انه لو كان الأبر كبا قالوه ، لكانت الهالة لها موضع معين من السحاب ، لكن ليس الأبر كنلك ، غانه يراها الذين تخطف مقاماتهم في مواضع مختلفة من السحاب .

الثانى: أن جرم القبر أعظم من جرم السحاب بكثير ، نمن المحال أن يختص ضوء القبر بجزء معين من السحاب ، نثبت بما ذكرنا: أن الهالمة والترس لا حقيقة لمها ، بل هما من باب الخيالات .

## المسالة الثانية

#### غى

## تحقيق الكلام في الهالة

المشهور: أن الهالة أنها تتخيل بسبب انمكاس البصر عن الغهام الى جرم المتمر ، قالوا : ويجب أن يكون ذلك الغهام موصوفا بشرائط: احدها : أن يكون صقيلا ، وأنها اعتبرنا هذا الشرط ، لأجل أن ينعكس السم عنه .

وثانيها: أن يكون أجزاء صغيرة غير متصلة ، وأنما أعتبرنا ذلك ، لأن المرآة أذا كانت في غاية الصغر ، مانها تقبل اللون ولا تقبل الشكل وأذا كبرت تلك الأجزاء أدت لون الني ، ولم تؤد شكله .

وثالثها : استقرار تلك الأجزاء على لون البياض ، والسبب قيه : انها لو كانت مختلفة الألوان لكان المحسوس لونا معتزجا من لون المرثى ومن لون المراة ، وعلى هــذا التقدير غانه لا يحصل الاحساس باللون الخالص الحاصل للمرثى .

ورايمها: أن لا تكون تلك الأجزاء مختلفة في الوضع ، والسبب في اعتبار هذا الشرط: أن تكون الخطوط التي بين النصر والغيام كلها متساوية ( والتي تنعكس من هذه الخطوط أن النير ، كلها متساوية ) (٧) الله اذا كان الغيام بهذا الوصف ، وكان النير نوته ، وكان البصر تحته ، حدث عند ذلك مخروطان كل واحد منهما منساوى الأضلاع والزوايا . راس احدهما البصر ، وراس الآخر النير ، وقاعنتهما الممام ، وتكون هذه القاعدة مستديرة . وبيانه : انا اذا تصورنا خطا خارجا من نقطة النصر الى النير على الاستقامة ، ثم فرضنا أنه قد خرج من نقطة النصر خطوط الى النبام ، ثم أن كل وأحد منها أيمكس الى النبر ، مانه يحدث عند ذلك مثلثات كثيرة متساوية ، تواعدها كلها واحدة ، وهي الخط المستقيم الذي تصورناه خارجا من البصر الى النير ، وأضلاعها هي الخطوط التي من البصر الى الغبام ، والتي من الغبام الى النبر . وهذه الخطوط متساوية \_ واعنى المخطوط التي من البصر الى الغمام مساو بعضها بالبعض ، والتي من الغمام الى النير مساو بعضها لبعض ... واذا كان كذلك ، كان الخط المار برعوس المثلثات التي عند الغمام يكون دائرة اضطرارا ، وعلى هذه الجهة تكون الهالة دائرة .

## هذا هو تقرير القول الشبهور في الهالة:

وعندى فيه احتمال آخر : وهو أنه أذا كان تحت المقبر غيم رتيق لطيف ، فأذا نظر الانسان إلى جرم القبر وأحس بضوئه اللامع القوى ، عرض للبصر أن لا يحس بذلك الغيم الذى هو متوسط بين القبر والبصر ، لأن من شأن الحس أنه أذا أنفصل عن الحسوس القوى ، ألا يحس

 <sup>(</sup>٧) يبدو أن النص الأصلى كان هكذا : والذي يعكس من هـــذه
 الخطوط منساوي ، لأن خطوط النبر كلها منساوية ،

غى ذلك الوقت المحسوس الضعيف ، فاذا حصل الاحساس بقرص القبر وبضوئه اللابع ، امتنع ان يحس بذلك الغيم المقوسط ، واذا لم يحس بنلك الغيم رؤى ذلك الموضع كالمروزنة النافذه الى جرم القبر ، ورآها كالسواد المظلم ، وإما الغيم الذى لا يكون مقوسطا بين البصر وبين جرم القبر ، فالبصر يحس به كالمدائرة المحيطة بجرم القبر ، لأن البصر لا يحس وراء ذلك الغيم المحسوس محسوسا آخر اقوى ضوءا منه . فلا جسرم يحس بذلك الغيم ، ثم أن الغو، أذا وقع على البخار اللطيف الرقيق ، فأنه يحس بالبياض ، ولهذا السبب يحس بذلك الغيم ، كانه دائرة ، بيضاء تحيط نجوم المقبر ، وهذا الوجه ظاهر الاحتبال في أمر الهالة .

## المسالة الثالثة في

#### القسوس القسوس

اذا وجد نى خلاف جهة الشهس اجزاء مائية شنانة صانية ، وحصل وراءها جسم كثيف ، اما جبل او سحاب مظلم ، ثم كانت الشهس من الجانب الآخر من الأنق او تربيا منه ، فاذا أدير الانسان عن الشهس ونظر الى ذلك الهواء الوشى ، فكل واحد من أجزاء ذلك الهواء الوشى مقيل ، ويكون كل واحد منها فى وضعها بحيث ينعكس شعاع البصر عنها الى الشهس ، وكل واحد من تلك الأجزاء فى غاية الصغر ، فلا يؤدى الشكل بل يؤدى الضوء ، ويكون ذلك اللون مركبا من لون المرآة وضوء الشهس ،

والسبب في استدارة هذا التوس: أن الأجزاء التي ينمكس عنها شماع البصر ، وقعت بحيث أنا لو جعلنا الشهس مركز دائرة لكان العدر الذي يتع من تلك الدائرة فوق الأرض ، ثم يبر على تلك الأجزاء ، مان كانت الشهس على الأفق ، كان الخط المار بالناظر ، والني ، عسلي بسيط الأفق . \_ وهو المحور \_ وحينئذ يكون بسيط الأفق يقسم المنطقة بنصفين ، وترى المتوس نصف دائرة ، وكلها كان الارتفاع اكثر ، كانت المقوس أصغر .

## المسالة الرابعة

### غی

#### الثبيسات

يجب البحث عن اسبابها القابلة والفاعلة .

لها الأسباب القابلة: فثالثة

احدها: ان يحصل بترب الشبس غيم كثيف صنيل ، فيقبل في ذاته ضوء الشبس ، كما أن جرم القبر في ذاته يقبل ضوء الشبس .

وثانيها: أن لا يتبل ذلك المغيم ضوء الشمس في ذاته ، ولكنه يؤدى خيال الشمس ، لأن المرآة الكبيرة كما تؤدى اللون ، مقد تؤدى الشكل أيضا .

وثالثها: ان البخار اللزج ( اذا صعد (۸) ) الصاعد وتشكل بشكل الاستدارة في الهواء ، على ما هو طبيعة الأجسام الرطبة ، وبلغ في صعوده الى كرة النار ، اشتعلت النار فيه ، وهو مستدير الشسكل ، فلا جرم كان شكله كشكل الشهس .

واعلم: أنه ربها كانت تلك المادة كثيفة نبتيت أياما وليالى بل شهورا ، وربها وصل الى الموضع الذى يتحرك بتبعية الغلك ، غهو أيضا يتحرك باستدارة ويحصل له طلوع وغروب ، ولهذا الحسسم لابد وأن يكون العنصران الخفيفان غالبين فيه على الثقيلين ، والألم يبق في الهواء مدة مديدة ، ولابد وأن يكون الامتزاج الذى بين أجزائها محكما جسدا ، والا لم يبق مدة مديدة ،

ولما الأسياب الفاعلة: فهي اتصالات غلكية أو توى روحانية ،

<sup>(</sup>٨) الصاعد: ص

اذ أنه - سبحانه - يخلقها ابتداء (١) . وهو الأصح . لما ثبت أنه - سبحانه وتمالى - فاعل مختار .

#### المسالة الخامسة

#### غی

#### النيسازك

انها خيالات شبيهة بتوس تزح مى لونها ، الا انها تكون مى جنبه الشمس ، يهنة ويسرة مقط ، وسبب استتامتها مى الحس أمران :

الأول : انها ربما كانت قطما صفارا من دوائر كبار ، فلا جسرم رؤيت مستقيمة .

الثاني : ان مقام الناظر بحيث يرى المحدب مستتيما ،

واعلم : أن هذه النوازك قل ما توجد عند كون الشميس في نصف النهار ، بل توجد عند الغروب والطلوع ، لأن الشميس في ذلك الوقت تحلل السحاب الدقيق في الأكثر .

فهذا تهام التول في هذه الباحث .

ولنرجع الى تفسير الفاظ الكتاب .

أما قوله « وربما قام الهواء الرطب المائى كالمرآة للنيران على المسامتات » فاعلم : أنا بينا أن هذه الأجزاء البخارية الرطبة ، كيف ينبغى أن تكون حتى تكون كالمرآة لهذه النيرات ؟

<sup>(</sup>٩) سبق للبؤلف أن قال : أن ألله تمالى كيا يخلق بلا وأسطة ، يخلق أيضا بواسطة السببية ، وفي الترآن عن الخلق بن ألله بواسطة : توله تمالى : « أنها أهره أذا أراد شيئا أن يتول له : كن ، فيكون » (يس ٨٢) وفي الترآن عن الخلق بن ألله بواسطة شنىء آخر : قوله نمالى عن الملائكة : « لا يعصون ألله با أهرهم ، ويغملون با يؤمرون » (التحريم ٦) وهو قد قال في هذا الفصل بعد ذلك : « وأما السبب الماعل فهو ألله \_ سبحانه وتمالى \_ ابتداء ، أو بعض القوى الروحانية والاتصالات الملكية » .

وقوله « غلى حسب المسابئات » عائراد بنة : المسابئة المغبرة في تخيل الهالة ، بخلاف المسابئة المعتبرة في تخيل التوسن ، فان المسابئة المعتبرة في تخيل الهالة بشروطة بكون الغبام بتوسطا بين البصر وبين البصر . وأبا المسابئة المعتبرة في تخيل التوس ، فهي بشروطة بكون البصر بتوسطا بين المرآق وبين المرثى .

هظهر أن هذه المسامنة بخلاف تلك السامنة .

ایا توله « ملاحت خیالات نسبی توس تزح وشیات ونیازك » مقد نكرنا آن هذه الأشیاء لیسبت موجودات حقیقیة ، بل هی خیسالات و فسرنا المراد من كونها خیالات .

#### \*\*\*

قــال الشـــيَعُ: (والذا انتهى المُصعد الى حيز الثار ، أشتملت فيه ثار ثاقبة (١٠) الاشـــتعال ، مان تلطف بسرعة واستحال نارا ، شف مَرؤى كالمُطفىء ، واتبا هو يستحيل نارا ، والثار المرمة لا لون لها .

تلبل أصول الشمل حيث كانت النار قوية ، ترى بثل الخلاء ينفذ فيه البصر ، فان لم يتحلل بسرعة وبقى ، كان من ذلك الكواكب : ذوات الانناب والنوائب والشهب فان استجبر ولم يشتمل رؤيت عالمات حبر ، هائلة في الجو ، فان كان مستفحهة رؤيت كالهوات والكواكب الفائرة الظلمة ، واقفة حذاء جزء من المساء ))

التفسي : المادة الدخانية اللزجة الدهنية ، اذا ارتفعت ووصلت الى كرة الثار ، اشتطت . فان كانت المادة لطيئة اشتعلت سريعة ، وانتلبت نارا صرفة ، وحينئذ يصير كالتطفيء ، وذلك لأن النار الصرفة لا لون لها .

واحتج « الشبيخ » على ذلك بأنا نرى أصول الشبعل كأنها خلاء مرف ، مع العلم الضروري بأن معدن قوة النار ومنبعها ليس الا هناك »

<sup>(</sup>١٠) سارية : هامش ،

وأما أن كانت تلك المادة كليفة ، فاما أن يبتى الاستمال تيها أو لا يبتى ، مان بقى الاشتمال نيها ، رؤيت تلك المادة كالنار الشتمالة ، محدث بته الكواكب ذوات الأقناب والذوائب والشهب . وأما أن كان لا يبعى الاشتمال نيها بل بنيت تلك المادة كالجبرة ، رؤيت علابات خائلة في المجو ، وربعا كانت المادة غليظة جدا ، فاذا انطقا الاشتمال بنيت تلك المادة كالجبرة المنطقة ، فرؤيت كالهوات والكوات واتمة حداء جزء من المسهاء ،

#### \*\*\*

## قسال الشسيخ : « واذا برد الدخان في الجو ، قبل الانتهاء الى حيز الاشتمال ، هبط ويحا »

التنسيم : السبب الاكثرى في تولد الرباح : ان الاحفاة اذا تصاعدت نعتد وصولها الى الطبقة الباردة ، اما ان يكسر حرها برد ذلك الهواء ، وحينئذ تثقل تلك الاحفنة وتنزل ، فيحصل من نزولها نوج في المهواء ، فيحدث الربيح ، واما ان تبقى على خرارتها وحيتئذ لابد وان يتصاعد الى أن يصل الى كرة النار المتحركة بحسركة النلك ، وحينئذ لا يتوى على المصعود لان الحركة الدورية القرية التى للنار ، تبنع هذه الاحفنة عن الصسعود ، وحينئذ ترجع هابطة ويدست الربيح . وهسذا الذى فكرناه هسو السسبب المادى ، ولها السسبب المفاعل : فهو الله سسبحانه وتعالى سابتسداء ، او بعض المقسوى الروخانية والاتصالات الغلكية .

## القسم الثالث بن هـــذا الفصل ( في )

الكلام في الأبور التي تحدث على وبجه الأرض قــال الشــيخ : « وهــذه الأبخـرة والأكخنة اذا احتبست في الأرض ولم تتحلل ، حدث منها أبور ، أما الأبخرة فتتفجر عيوتا ، وأما الادختة فهى اذا لم تنسسل فى المسام والتافذ ، زازلت الأرض ، فريسا خسسفت ، وربما خلصست نارا مشتملة اشدة الحسركة جارية مجرى الربح المحتبسة فى السحاب ، فانها يحدث اشدة حركتها صوت الرعد ، وتفصل مشتملة برقا أو صاعقة ، أن كانت غليظة كبيرة »

التفسيم : الابخرة والادخنة المتولدة تحت الارض ، اما أن نكون كثيرة توية ، أو لا تكون كثيرة توية ، أو لا تكون كثيرة توية ، أو لا تكون ذلك البخار موصونا بصفات ثلاث \_ وحينئذ ( تكون قد ) حدثت العيون السيالة \_

احدها : كون تلك الأبخرة كثيرة .

وثانيها : كونها توية على تنجير الارض .

وثائثها: كونها بحيث يستشيع كل جزء منها جزءا آخر ، ومن المطوم : الله متى تولدت الأبخرة الموصوفة بهذه الصفات الثلاث ، تننجر الميون السيالة ، فان فات التيد الثالث ، حدثت العرون ، وان فات التيد الثانى ، فهو مياه التنى ، لأنها متولدة من أبخرة لا تقوى على شسق الأرض ، فاذا أزيل التراب عن وجهها ، صادفت تلك الأبخرة منفذا ، فاننفعت الله بادنى حركة ، فان أضيف اليه ما يعده ويسيله ، فهسو ماء البنر ، وأما أن تولد تحت الأرض بخان توى كثير المادة ، وكان وجه الأرض متكانفا عديم المسام ، فاته اذا حاول ذلك الدخان الخروج ولم يتبكن منه لكثانة وجه الأرض ، فحينئذ يتحرك في ذاته ويحرك الأرض ، وذلك هو الزلزلة . وربما كانت في التوة الى أن تشق الأرض ، وربما انفصلت تلك الأدخنة نارا محرقة ، وأحدثت (١١) الأصوات الهائلة . ونظير حدوث هذه الأحوال عن تولذ تلك الأدخنة المتصاعدة .

\*\*\*

قسال الشهيخ: « واذا لم يبلغ قدر الأبخرة والادخنة المحتبسة في الأرض أن يفجر عيونا ، أو يزلزل بقعة ، فقد اختلطت على ضروب

<sup>(</sup>١١) وحدثت : ص

من الاختلاط ، مختلفة في الكم والكيف ، وحينئذ يتولد منها الأجسلم الأرضية ( نما كان منها يذوب ولا يشتمل (١٢) مثل الذهب والنضة ، فالفالب عليها المائية ، وما كان منها يذوب ويشتمل كالكبريت والزرنيخ ، فانها غالب عليها (١٣) المائية والهوائية ، وما كان منها لا يذوب ، فانه غالب عليه الأرضية ، وما كان يتطرق ففيه دهنية لا تجد ، وما كان ينوب ولا ينوب ولا ينوب ما كان عنوب وهذا أول ما ينكون عن هذه الاسطقسات ))

التفسيم: المتصود من هذا النصل: الكلام من كينية تولد الأجسام المعنية . واعلم: أن هذه الأبخرة والانخنة المتولدة تحت الارض ، أن كانت توية كثيرة المادة ، حدثت عنها العيون المتنجرة والزلائل على ما سبق تعريره \_ وأن كانت تمليلة مسينة ، معينكا تبتى محتبسة في باطن الأرض ، وتتولد عنها هذه الأجسام المعنية . واعلم : أن التتميم المصحيح لهذه الأجسام المعنية أن نعول : هذه الما أن تكون ذاتية أو غير ذاتية ، لها الذاتية فهي على ثلاثة اتسام :

اهدها: الذائب الذي ينظرق ولا يشتمل . وهو الأجسام السبمة ، وثانيها: الذائب الذي يشتمل ولا يتطرق . وهو مثل الكباريت والزرانيخ .

وثالثها : الذائب الذى لا يتطرق ولا يشتمل . وهو مثل الأملاح والزاجات . فانها تذوب وتنحل بالرطوبات .

وأما الأجسام المعدثية التى لا تكون ذاتية ، فهى قد تكون رطبة ، وقد تكون يابسة ، أما الرطبة : فكالرواسى مانها لا تتبل الذوب ، مع أنها فى غاية الرطوبة ولما المابسة : فهى كاليواتيت وسائر الأحجار ، مانها لا تتبل الذوب لفاية صلابتها ويبسها . فخرج من هذا التقسيم : أن أتسام المعدنيات خمسة :

أما المتسم الأول ... وهو الذائب المتطرق ... نهذا هو الذي يخبر

<sup>(</sup>۱۲) سقط: ع (۱۳) عليها مع: ع

رطبه ويابسه محكما شعيدا لا تتوى النان على تعريق لعدهما عن الآخر ، ونهه دهنية توية لأجلها يقبل الانطراق .

وأما التسم الثانى ــ وهو الذاتب الشئمل ــ نفيه أيشـا رطوبة ويبوسة ودهنية . ولكن الزاج غير مستحكم ، ولأجله توبت النار على التغريق بين ما فيه من الرطب واليابس ، وذلك هو الاشتمال .

وأما التسسم الثالث ـ وهو الذائب الذي ينط بالرطوبة غذلك الاستيلاء المائية على مزاجه ، ولكون ذلك التركيب غير مستحكم الزاج .

وأما القسم الرابع - وهو الرطب الذي لا ينوب كالزبق - فالسبب فيه : استيلاء الأجزاء الرطبة على ذلك المزاج ، مع أن الامتزاج بمن الأجزاء الرطبة واليابسة محكم لا تقوى النار على تفريتها .

ولها المتسم الرابع ـ وهو الرطب الذي لا ينوب كالزئبق ـ واشباهه مذلك لاستبلاء الأجزاء اليابسة على ذلك الزاج ، مع أن ذلك الامتزاج بين الأجزاء اليابسة والرطبة محكم ، ملا تقوى النار على منريقها أيضا .

واعلم : أن هذه الأحكام ظنون وحسسابات ، ولا يبكن تتريرها بالبراهين اليقينية ، بل لا سبيل الى طريق الحكم نيها الا على طسريق الأولى والاخلق بحسب الحدس والحساب .

## ولنرجع الى تفسير ألفاظ الكتاب

أما توله « غمنها ما ينوب ولا يشتمل مثل الذهب والنشة ، مان الخالب عليها المائية »

ولمتائل أن يقول : لا ينبغى أن يقال : أن الذي يذوب ولا يشتمل ، يكون مثل الذهب والفضة ، فأن الذي يذوب ولا يشتمل تسمأن :

احدهما : ما ينحل بالرطوبة ، كالأملاح والزاجات ،

والثانى: ما ينطرق وهو مثل: الذهب والفضة أيضا . وهــذا القسم لا ينبغى أن يقال: المفالب عليه المائية ، بل المفالب عليه الدهنية اللزجة . ولولا هذه الرطوبة لما كان قسابلا للانطراق ، وأما قسوله:

وما كان منها يذوب ويشتمل كالكبريت والزرنيخ ، غانه غالب مليه مع المائية الهوائية » نهذا أترب الى المدواب ، ومع ذلك نيجب أن يقال : المغالب عليه الدهنية اللزجة ، الا أن التركيب الحاصل بين ما فيه من الأجزاء الأرضية والأجزاء الدهنية ، ليس تركيبا قويا ، ولأجل ضعف ذلك التركيب قويت النار على الاحراق والتغريق .

وأما توله « وما كان لا يذوب ، مانه غالب عليه الأرضية » فهذا أيضا فيه نظر ، لأن الزعبق لا يذوب ، مع أنه لا يمكن أن يقال : أن الفالمب عليه الأرضية . وأما قوله : « وما كان ينطرق ففيه دهنية لا تحمد » ففيه نظر لأن المتسيم المتعم كان منكورا بحسب الذوبان وعدم الذوبان . وأذا كان كذلك لم يكن التقسيم المدكور بحسب قبول الانطراق وعسم الانطراق جزءا من أجزاء التقسيم المتعدم . وأما قوله : « وما كان يذوب ولا ينطرق فهائيته خالصة لا دهنية » ففيه أيضا نظر ، لأن من الأسسياء التي تذوب ولا ننطرق ، ما يذوب ويشتمل كالكبريت والزرنيخ ، مع أن فيها هوائية ودهنية .



# المفصل المثاني عشر في في المنتسط المن

قسال الثمينغ : « وهسفا اول ما يتكون عن هذه الاسطقسات ، ماذا تركبت الاسطقسات تركييا اقرب الى الاعتدال ، يحدث النبات ويشارك الميوانات فى قوى التغذية والتوليد وله نفس تباتية ، هى مبدأ استبقاء الشغص بالغذاء وتنبيته به ، واستبقاء اللوع بتوليد مثل ذلك الشخص الا

التفسيم : اعلم : ان الاسطنسات الأربعة اذا اغتلطت والعزجيف كان لاختلاطها وللتراجها مراتب ثلاثة :

فاولها : مرتبة المعلّيات ، واليه الأصارة بتول « الصيخ » في صفة المعنيات : « وهذه أول ما يتكون عن هذه الاسطقسات »

وثانيها: مرتبة المنبات ، وذلك لأن الاسطنسات اذا تركبت تركيبا أترب الى الاعتدال من المتركب الذى حصل فى المعنيات ، هدت النبات، وهذا بناء على أنه كل ما كان الاعتدال فى المركبات أكثر ، كان استعداده لتبول المتوى الشريفة الفاضيلة أولى ، ونيه بحث سيلتى فى أول نصل (۱) الحيوان ، وأما قوله : « ويشارك النبات الحيوان فى قسوى المتغنية والمتوليد » فالأمر فيه ظاهر ، وذلك لأن النباتات والحيوانات متساركتان فى الاغتذاء والنبو والتوليد ،

وأما قوله: ﴿ ولها نفس نباتية هي مهدا استبقاء الشخص بالغذاء وتنبيته به واستبقاء النوع بتوليد مثل ذلك الشخص » فاعلم : أن النبات والحيوان يشتركان في حسول هذه الأمور الثلاثة ، وهو الافتذاء ، والنبو ، وتوليد المثل .

<sup>(</sup>۱) باب: ص

ثم من الناس من يتول: لا معنى للنفس النباتية الا حصول هذه التوى الثلاث . ومنهم من يتول: بل النفس النباتية صورة موجودة في جسسم النبات ، تتفرع عليه هذه التوى الثلاث . وتول « الشيخ » ولها نفس نباتية هي مبدأ استبقاء الشخص بالفذاء وتنبيته واستبقاء النوع بتوليد مثل الشخص » بحتبل الوجهين .

#### \*\*\*

قسال الشسيخ: « ولتلك النفس قسوة غائية من شانها ان تحيل جسما شبيها بجسم ما ، هي فيه بالقوة ، الى ان تكون شبها بالفعل ، الشدة بدل ما يتحلل ، وقوة نامية وهي التي من شانها ان تستمبل الفذاء في اقطار المفتدى يزيدها طولا وعرضا وعبقا الى ان تبلغ به تسام المنشوء ، على نسبة طبيعته وقوة مولدة تواد جسزط من الجسسم الذي هو فيه ، يصلح ان يكون عنه جسم آخر بالمدد، ، مثله بالتوع »

التعسي ; وهذا النصل بشتبل على بسائل :

## المسالة الأولى

ان توله: « ولتلك النفس توة غانية وقوة نامية وقوة مولدة » صريح في أن النفس النباتية ليست عبارة عن مجموع هـــذه الثلاث ولتائل أن يقول: لم لا يجوز أن يقال: لا معنى للنفس النباتية الا حصول هذه التوى المثلاث فقط أ وما الدليل على أن همنا شيئا آخر مغايرا لهذه التوى الثلاث يكون مبدأ لها أ فان الدعوة من غير الدليل ، لا تليق بأهل التحقيق .

#### المسالة الثانية

كلام « الشيخ » ههنا وفي جبيع كتبه ، صريح في أن القوة المفائية والنامية والمولدة توى ثلاث متقايرة بالماهية ، ولقائل أن يتول : لم لا يجوز أن يقال : الكل قوة واحدة الا أنها في لول الأمر تورد المغذاء على البدن وحينئذ تكون تلك القوة غاذية ، ثم أذا صرفت (٢) تلك القوة

<sup>(</sup>٢) الأصل : عرفت ، ويبدو أن صحتها صرفت ،

عن هذا النمل ، مُحينئذ تزيد مى جوهر العضو فى الجوانب الثلاثة » مُتكون تلك التوة بحسب هذا الغمل نابية ، فاذا صرفت عن هذا الغمل ، مُحينئذ يفضل جزءا من جوهر المُعتدى ، بمكن أن يتولد عنه مثله ، متكون تلك التوة بعينها بحسب هذا الفمل مولدة ؟

نالحاصل أن يقال : هـذه القوة واحدة في ذاتها: ) إلا أن نعلها الأول هو التغنية ، ونعلها الثالث هـو التنبية ، ونعلها الثالث هـو التنبية ، ونعلها الثالث هـو التنبية ، فلا جرم حصل لها بحسب كل واحد من هذه الأنعال اسـم هناص .

وليس لهم أن يتولوا : الواحد لا يصدر عنه الا الواحد . وذلك لأن هذه القاعدة مبنوعة . وبتقدير صحتها فهى غير نائمة فى هذا الموضع . ونقلك لأن الواحد لا يصدر عنه الا الواحد بحسب الآلة الواحدة والوقت الواحد وبحسب المادة الواحدة . غلما بحسب الآلات المقتلفة والنسوان المختلفة غلا نزاع فى أنه يجوز أن يصدر عن الواحد أكثر من الواحد . وههنا الآلات مختلفة والمواد مختلفة ، غلا جرم لا يبتنع أن يصدر عن القوة الواحدة هذه الأنمال المختلفة .

#### المسالة الثالثة

#### فی

## كيفية التفلية والتنبية

اما التول في كيفية التغذية والتنبية فبشهور ، واما التول في التوليد نفيه صموبة . وذلك لأن التوة الموادة قوة لا شمور لها ولا اختيار ولا تأثير لها ، الا بالايجاب الذاتي . وهذه المادة منها يتولد بدن الحيوان ، اما أن تكون مادة متشابهة الأجزاء في الطبيعة والمفاصة ، واما الا تكون كذلك . فان كان الأول فالتوة الطبيعية الموجبة بالذات اذا كانت حالة في مادة متشابهة الأجزاء في الحقيقة ، وجب أن يكون الأثر أثرا متشابها وهو الكرة ، فكان يجب أن يكون شكل بدن الحيوان على شكل الكرة هذا خلف .

وان كان الثانى عميلاً عكون المادة التى منها تولد بدن العيوان مادة مركبة من أجزاء مقتلنة الطبيعة ولابد وأن يكون كل وأحد من تلك الأجزاء بسيطا في طبيعته ، وألا لزم أن يحصل في ذلك الجسم أجزاء في متناهية بالمنعل ، وذلك محال ، وأذا كان كل وأحد من تلك الأجرزاء بسيطا كانها المتوق الموابدة القائمة به قوة قائمة بعادة بسيطة ، فوجب أن بكون شيكل كل وأحد من تلك الأجزاء هو الكرة ، فيازم أن يكون الحبوان كرلت مضيهة بعضها إلى البعض ، هذا خلف .

ولما كان التول باثبات القرة الولدة المصورة مفضيا الى هذين التصمين الباطلين ، وجب أن يكون القول به باطلا ، وأن يجزم الماقل بأن خالق المجهوان ومصور اعضائه هو الله تعالى المالم المتدير الحكيم .

وللكتف بهذا التدر من المباحث في هذا الباب ، غان الاستقصاء فيه مذكره في كتاب ١ المفهر ٤

# المفصل (14)عشر فی ۱۹۰۸ - ۲

# قسسال الشسيخ : « ثم يتولد الحيوان باعتدال اكثر ، فيكسون. مزاجه مستحقا الله يكبل بنفس دراكة مخركة بالاختيار »

التفسير: هذا النصل مشتبل على مسائل:

# المبالة الأولى

ظاهر هذا الكلام مسمر بأنه كل ما كان الاعتدال في المراج لكو ي كان الاستعداد لقبول النفس الحدة ، وسه سؤال وهو أن المبعث المهيئة دلت على أن اشد الأمضاء اعتدالا ، هسو جلاة الانليل ، لا سها جلاة السبابة ، واكثرها جرارة هو القلب والدوح ، فلو صبح قولها : انه كل ما كان اعتدال المزاج لكثر كان الاستعداد لقبول النفس اشد ، لسو وجب أن يكون المتعلق الأول للنفس هو جلاة المهيابة ، لا المدوح ولا القلب ، وحيث كان هذا التالي كانبا ، وجب أن يكون المتدم ايضا

# المسالة النانية

انه جمل اعتدال الزاج سببا لتبول النفس ، وهسدًا تصريح بأن النفس شييء مفاير لاعتدال الزاج ، وهذه اللدعوى لابد في اثباتها من حجة وبرهان ، فان الخلق المظيم زعوا : انه لا معني للنفس الا هذا المزاج المعدل ،

والذي يدل على أن النفس غير الروح وجوه :

المجة الأولى: انا قد ذكرنا : أن المحار والبارد اذا المتزجا مانه

<sup>(</sup>٢) تعليق على هابش مخطوطة طنطا هو : هذا هو الشهور .

تذكسر صورة الحار بالبارد ، وننكسر سورة البارد بالحار ، وتحدث كيفية منوسطة بين الحرارة والبرودة تتبرد بالتياس الى الحرارة ، وتستحر بالتياس الى البرودة ، فيكون المزاج عبارة عن هذه الكيفية ، ولا شك أن هدذه الكيفية من جنس الحرارة والبرودة ، ولا شك أن الادراك والمتدرة على التحريك ليسا من جنس الحرارة والبرودة ، فثبت : أن النفس ليس عين المزاح ، بل المفاية القصوى أن يتال : أن ذلك الاعتدال بوجب قسوة الادراك وتوة الفعل ، الا أن هذا اعتراف بأن النفس ليس عين المزاج ، بل هدذا التائل جمل النفس معلول المزاج ، وهذا كلام آخر غير قول من يقول : أن اللغوس عين المزاج .

الحجة النائية على أن النفس غير المزاج: أن شعور كل واحد منا بهويته المخصوصة شعور بديهى أولى ، ثم أنا قد نشعر بهوياتنا المخصوصة حال ما نكون غاظين عن الحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة ، وذلك يدل على أن هوياتنا المخصوصة أمور مغايرة لمهذه الكيفيات ،

الحجة الثالثة: انا سنتيم الدلالة على أن النفس لبست ببزاج و « الشبيغ » ذكر دلائل كثيرة على ابطال ذلك في كتاب « الاشارات » الا أنها ليست في غاية القوة، ولهذا السبب تركناها .

#### السألة الثالثة

ظاهر كلابه (٤) مشعر بأن النفس شيئ، واحد ، وذلك الشيئ هو الوصوف بكونه مبركا وبكونه محركا بالاختيار ، وهذا هو الحق ، لأنه لو كانت القوة المدركة شيئا آخر ، وهسذا للذى ادرك لم يحرك البتة ، وهذا الذى حرك لم يدرك البتة ، فلا يكون هذا التحريك تحريكا بالاختيار ، وهو محال ، فثبت : أنه لابه من الاعتراف بوجود شيئ واحد ، يكون هو المدرك ويكون هو المحرك بالاختيار ، وهو ما للحرك المحرك المحرك الاختيار ،

\*\*\*

<sup>(})</sup> كلام : ص

قــــال الشــيغ: « ولهذه النفس قوتان: قوة مدركة ، وقــوة محركة ، والقوة المدركة ، اما في الظاهر فهي هذه الحواس الخبس ، واما في الباطن فهي الحس المشترك والتصورة والمخيلة والتوهمــة والمتذكرة »

التفسيع : ههنا مسائل :

# المسالة الأولى

ظاهر هذا الكلام مشعر بان النفس شيئء واحد ، ولذلك الشيئء قوتان (٥) توة مدركة وتوة متحركة . وعلى هذا التتدير يكون محل جميع المتوى الدركة والمحركة شيئا واحدا ، وحينئذ يمتنع نوزيع هذه التوى على المحال الكثيرة . وهذا هو المحق الذى لا محيد عنه ، لما ثبت أن الذى تحرك بالاختيار لابد وأن يكون هـ و بعينه موصوفا بذلك الاختيار ، والموصوف بالاختيار لابد وأن يكون هو بعينه موصوفا بالادراك ، فان الذى لا يدرك شيئا يعتنع أن يختاره . وهذا برهان سـ في غاية الظهور — على أن الموصوف بالتوة المدركة وبالتوة المحركة ، لابد وأن يكون شيئا واحدا ، الا أن كلام ه الشيخ » فيا بعد ذلك لا يطابق هذا التول ، وذلك لانه يوزع هذه التوى المختلفة على المحال المختلفة . وذلك يناتض ما ذكرناه ههنا . بل ههنا صرح بأن الحواس الظاهرة موجودة في الظاهر ، والحواس الباطنة موجودة في الناظر ، والحواس الباطنة موجودة في شيئه .

## ( السالة الثانية )

انه حصر الحواس الظاهرة في هذه الخيسة ، والحواس الباطنة في الخيسة الأخرى ، وههنا بحث وهو أنه هل يمثل وجود حاسسة سائسة في الظاهر سوى هذه الحواس الخيس المطوبة ؟ وبتقدير أن يوجد ذلك الحس ، فهل المدرك به نوع آخر من الكينيات ، أو يتال : الحدل بذلك الحس السسادس أحد الأمور المحسوسسة بهذه الحواس الخيس ، الا أن ذلك النوع بكون نوعا مخالفا لهذه الادراكات ؟

<sup>(</sup>٥) توة : ص

واعلم ، أن الكل محتمل ، ولم يتم الدليل القاطع عسلى احسد اللتهمين . والذي تيل مي بوان أنه يبتنع وجود حاسة سادسة ــ وهو أن الطبيعة لا يُنتكل من درجة الى درجة اخرى ، الا بعد استبتاء جبيع الأنسام المكنة - فهو كلام خطابي ضعيف . واعلم: أن جماعة من العلماء تطعوا بحصول نوع سادس من الاهراك ، وهو التوة التي بها يحصل ادراك الألم واللذة . وذلك لأن تصور ماهية الألم واللذة تسد يكون هاصلا لن لم يكن ملتذا ولا متالا . وهذا معلوم بالديهة . فثبت : أن تصور ماهية الألم واللذة مفاير لاسراك الألم واللذة . وأيضا : فادراك الألم واللذة ليس من جنس الابصار أو السماع أو الشم أو الذوق . وظاهر ايضًا أنه ليس من جنس اللمس . وذلك لأن الألم واللذة ليستا من جنس الكيفيات الملموسمة ، بل قد تكون أسباب الألم واللذة من جنس الكينيات اللموسة ؛ مثل مماسسة النار ، فإنها مؤلة ، الا أن مماسة الغار ، غير ، والألم المتولد من تلك الماسة غير ، غاذا لمسنا النار وأدريتنا بالمتوة اللاسبة تلله السخونة ٤ مديننذ يحدث الالم . مالالم يحدث من ذلك الليس لا أنه ننس ذلك الليس أنه قد حصل في الإدراكات الظاهره لوح آخر سوى هذه الحواس الخيس و

#### क्रामा भाग्या

اعلم ؟ أن كلام « الشيخ » هى حقيقة النفس الحيوالية مضطرب و وذلك لأنه يحتبل أن يقال : النفس الحيوالية شبيء واحد ، وذلك الشبيء موصوف بهذه القوى المدركة وهذه القوة المحركة . ويحتبل ايضا أن يقال ؛ الهنفس الجيوانية ليست الا مجموع هذه القوى . وكلام « الشيخ » هى هذا الموضوع مصمر بالقول الأول ، الا أن قوله : « ولهذه النفس قوتان مدركة ومحركة » صريح في أن النفس موصوفة بهاتين المتوتبن . وهذا الها يصح لو كانت هذه اللفس مفايرة لهذه المتوة ، الا أنه لم يفك في شيء من كتبه دليلا يدل على وجود شيء مفاير لهذه التوى موصوف بها ، ولم يذكر لذلك الشيء خاصية ، باعتبارها تهتاز عن هذه القوى . قال الشيغ: « فاولى الحواس واوجبها للحوانات ، وبها يكون الحيوان حيوانا من بين سائر الحواس هو اللبس ، وهي قاوة من شائها أن تحس الأعضاء الظاهرة بالماسة كيفيات الحر والبرد والرطوبة والميوسة والثقل والخفة والماسة والخشونة ، وسائر ما يتوسط بين هذه ويتركب عنها »

التفسير : في هذه المفصل مسائل :

# المسالة الأولى

ان احتياج الحيوان الى القوة اللامسة أشد من احتياجه الى سائر الحواس و والذي عليه وجوه :

الأول: أن لزاج كل حيوان هذا من المسهارة والبرودة ، لو زاد طيها أو نتمس عنها ، لما بتى حيا ، والمكهة في خلق المتوة الملاسسة : هو أن الحيوان أذا أدرك بقوته اللهسة أن الحي أو المبرد أذا أزداد على المعس المثنى لزاجه ، عر عنه لئلا ينسد .

فالحاصل: أن المتصود من خلق التوة اللامسة: أن يثبكن الحيران بواسطتها مندنع المضار المهلكة ، والمتصود من خلق سائر الحواس: أن يتبكن الحيوان بواسسطتها من جلب المنافع المكلة ، ودفع المنسار المهلكة ( ولما كان دفع المضار المهلكة ) أولى من جلب النافع المكلة ، فلا جرم كان احتياج الحيوان الى القوة اللامسة ، اهمه من احتياجه الى مائر المقوى «

الثانى: أن التوة اللامسة حاصلة فى جبيع البدن ، وأما سسائر التوى مكل واحد منها يختص بعضو معين ، وذلك يدل على أن الاحتياج الى التوة اللامسة أشد .

والثالث: انه منى بطلت القوة اللامسة عن جميع الأعضاء ، عقد بطلت الحياة ، وليس اذا بطلت سائر القوى ، فقد بطلت الحياة ، فعل ذلك : على أن الحاجة الى اللهس اشد .

### السالة الثانية

ظاهر كلام « الشيخ » أن الموصوف بالأجناس بهذه الملوسات هو هذه الأعضاء ، وقد ذكر في الفصل التقدم ما ظاهر (٦) كلامه يدل على أن الموصوف بالادراك والتحريك هو جوهر النفس ، غثبت أن هذا هو الحق الذي لا معيد عنه .

#### السللة الناقة

قوة اللبس لا تدرك شيئا من الكيفيات ، الا اذا حصلت غيه الماسة بين المضو اللابس وبين بحل الكيفية المبوسة ، وان لم تحصل هذه الماسة المتع حصول الادراك ، والذى يدل عليه : الاستقراء وضرب من القياس ، أما الاستقراء غظاهر ، وأما القياس غلان هذا الادراك لو لم يتوقف على حصول هذه الماسة ، لوجب أن يكون شعورها بالكيفية بالمحل القريب منه مثل شعورها بالكيفية القائمة بالمحل الذى يكسون بعيدا عنه ، ولو كان الأمر كذلك ، محينة لا يدل شعوره بتلك الكيفية على أن المهلك قريب عنه أو بعيد ، وأذا لم يدل على ذلك لم يلزم من الشعور بتلك الكيفية وجوب الفرار منه ، وحيناذ لا يبتى انتفاع بالقوة اللامسة في دنع المضار ، لكنا بينا أنه لا غائدة في خلتها الاذلك .

#### المسالة الرابعة

ظاهر كلامه همنا يدل على أن المتوة اللامسة تدرك ثبانية أنواع من الكيفيات . وهى الحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة، والنتل والخفة واللاسة والخشونة ، وفي هذا الكلام مباحث :

( البحث ) الأول : ان الحسرارة لا شك أنها كيفية توجب تغريق المختلفات وجمع المتساكلات ، فانا أذا لمسنا الجمعم الحار ، فهذا الذي يدركه بحس اللبس هو افتراق الأجسزاء المختلفة أو اجتماع الأجزاء المتساكلة أو كيفية زائدة عملي ذلك . والأمر فيسة ملتبس ، فيمكن

<sup>(</sup>٦) الظاهر: ص

أن يقال: التغريق عدم ، والعدم لا يكون محسوسا ، والحرارة محسوسة ، فالحرارة كيفية زائدة على التغريق .

الجحث الثانى: ان خاصية البرد: تحذير الحس وابطاله . واذا كان الأسر كذلك ، وجب ان يقسل: انه لا برد الا رهو يوجب نسوع تحذير ، قل او كثر ، والتحذير بطلان كبال المتوة الحساسة ، غيرجع حاصل الأمر الى أن البرد مانع من الاحساس ، فكيف يقال: البرد كيفية محسوسة أ بل يحتبل ان يقال: انه اذا حصل البرد منع من الاحساس . فعدم الاحساس لما حصل بعد الاحساس يظن انه احساس، كمن انتقل من الضوء الى الظلبة ، فانه ربها يظن أنه يرى الظلبة . وليس الأمر كذلك بل رؤية الظلبة لا معنى لها الا عدم الرؤية . فكذا

المحت الثالث: قد ذكرنا أن الرطوبة عندهم منسرة بكون الجسم بحيث لا مانع فيه من قبول الأشكال القريبة ، ولا من تركها . فنقول : هذا عبارة عن عدم المانع ، والمسدم لا يكون في الحقيقة محسوسا . وأيضا : فبتقدير أن تكون الرطوبة كيفية وجودية ، الا أنها غير محسوسة . والمدابل عليه : أن الأفواء الواقف أذا كان خاليا عن الحر والبرد والحركة والغبار ، فأنه يظن به أنه خلاء صرف وعدم محض ، الى أن يقوم البرهان على أن المخلاء مبتنع . ولو كانت هذه محسوسة لكنا نعلم بالضرورة : أن هذا ملاء لا خلاء ، وحيث لم يكن الأمر كذلك ، علمنا : أن هذه الكيفية غير محسوسة لمؤذا السبب .

قال « الشيخ » في كتاب « القانون » في غصل الاسطنسات في نعرف الماء للخصوص « وطبيعة اذا خليت ولم يوجد ما يبنعها عن الأثن ، ظهر عنه برد محسوس ، او حالة هي رطوبة » فحكم على البرد بكونه مخصوصا محسوسا ولم يتل عن الرطوبة أنها محسوسة ، بل قال : او حالة هي رطوبة ، هذا اذا فسرنا الرطوبة بسهولة تبول الأشكال ، أما اذا فسرناها بالماية ، وهو سهولة الالتصاق بالمغير ، فههنا لا يبعد ادعاء أنها كيفية محسوسة .

وأبا اليبوسة غانها عبارة عن كون الجسسم غير تابل للاشكال الغريبة بسبهولة ، وغير تارك لها بسبهولة ، وهذا معنى الصلابة ، والقوة الحساسة لا شمور لها بالصلب من حيث هو صلب ، الا أنه لا ينفصل عن الغير ، وهذا في الحتيقة لايكون شعورا بكيفية وجودية ، وأبا أن تسرناه لا يسبهل المتصاقه بالغير .

وبتتدير التصاقه غانه لا يسهل انفصاله عن ذلك الغير ، فهذا اشارة المي حالة عدية . نثبت أن على كلا التتديرين : أنه يصعب القسول بأن البيوسة كيفية محسوسة . وأما الملامسة والخشونة فهما ليستا من باب الكيفية بل من بلب الوضع ، وأن الأجزاء المنترضة في ظاهر الجسم أن كانت متباسة ، كان الجسم أبلس ، وأن كانت منتسبة ألى أجزاء صغيرة وبعضها أرفع وبعضها أخفض ، نحيننذ يكون الجسم خشنا ، غعلي هذا سبب الخشونة كان (٧) من باب الوضع لا من بلب الكيفية .

## المسألة الفايسة

اختلف توله عنى أن التوة اللمسية أهى توة واحدة أو توى أربع أو أكثر أ وبيله إلى أنها أربع : أهدها : التوة الحاكبة بن الحرارة والبرودة . والثالثة : الحاكبة بن الرطوبة والبيوسة . والثالثة : الحاكبة باللتل والخنة ، والرابعة : الحاكبة عنى اللابسة والخنونة .

واذا ذهب الى اثبات هذه التوى بناء على ان الواحد لا يصدر عنه الا الواحد والتوة الواحدة ، وجب الا يدرك الا مضادة واحدة.

ولتائل أن يتول: هذه المتوة التى تدرك هذه المضادة الواحدة ، هل تنرك الصنفين اللذين حكمت عليهما بتلك المضادة أو ما ندركهما (٨) ؟ غان ادركتهما فالمتوة الواحدة أدركت شيئين مختلفين ، غلم لا يجوز أن تسدرك ثلاثة أو أربعة أو أزيد ؟ وأن لم تدركهما فهذا محال ، لأنها أذا لم تدركهما ، فكيف نحكم بكون أحدهما مضادا للآخر ؟

\*\*\*

<sup>(</sup>٧) كان هذا بن : ص (٨) ادركهما : ص

قـــال الشميخ : « ثم قوة اللوق • وهي مشجر المطاعم وعضوها اللسان »

التفسير: فيه مسائل:

# المسالة الاولى

انه بين من المصل الأول أن أشد القوى احتياجا إلى الحيوان (٩) هي المتوة اللبسية ، ثم ذكر عتيبه قوة النوق بحرف ، وهذا يدل على أن أشد التسوى احتياجا إلى الحيوان بعد اللبس هي الذوق ، والأمر كذلك وتقريره : هو أن بدن الحيوان مركب من جسم حار رطب والحرارة أذا عبلت في الرطوبة اصعدت الأبخرة عند صعودها بضعف التركيب ، غاذا ترالى عليه ذلك الضعف أنضى إلى الهلاك والموت ، فلابد من تدارك ذلك الضعف بجبره ، ويقوم له بدل ما يتحلل منه ، وذلك هـو الاغتذاء . والاغتـذاء أنها يكبل بقوة الذوق فتأثير اللمس في دفع المضار المهلكة ، وتأثير الذوق في ايراد المنافع الضرورية ، وهو الذي لمولا وروده ، لمهلك الحيوان ، وأما تأثير سائر الحواس ففي ايراد المنافع الذي ليس بضروري . فلكت المدون ، وأما تأثير سائر الحواس ففي ايراد المنافع المدون بعد اللمس : هو الذي .

# السالة الثانية

المدرك لقوة الذوق هو الطعوم والطعوم تسعة : وذلك لأن القوة الفاعلة لهذه الطعوم الما الحرارة أو المبرودة أو الكيفية المترسطة بينهما . والقابل لهذه الطعوم الما الجسم اللطيف أو الكثيف أو المعتدل ويحصل من ضرب ثلاثة في ثلاثة : تسعة . فلا جرم كانت الطعوم تسعة . فالخان أن عمل في الكثيف حدثت الحراقة ، أو في اللطيف حدثت الحراقة ، والبارد أن عمل في الكثيف حدثت المعوصة في المعتدل حدثت التبض . وذلك لأن أو في اللطيف حدثت الحموضة أو في المعتدل حدث التبض . وذلك لأن الفاكهة التي تتولد ، تكون في أول الأمر عنصا ثم قابضا ثم حامضا . وذلك

<sup>(</sup>٩) احتياجا الحيوان اليه هو القوة : ص

بسبب أن المادة تكون غليظة في أول الأبر وتكون عنصة ؛ ثم تلطف تليلا غلصير خابضة ، ثم تستولي تليلا غلصير خابضة ، ثم تستولي الحرارة عليها غلتنقل الى الحلاوة ، غابا المعتدل غان عبل في اللطيف حدثت الدسوية ، أو في المعطل حدثت الحافوة ؛ أو في المعطل حدثت التفاغة ، وإذا عرفت هذا غلتها : لا شطك أن هذا الذوق يشتبل على ادراكات لحسية ، غانه أذا حصل مع المطم تغريق واسخان بعد مخصوص ، غانه تعدك الحراقة : وأن حصل تغريق من غير اسخان فهو المحبوضة ، فأنه تعدد الحوالة : وأن حصل تغريق من غير اسخان فهو المحبوضة ، وأن لوجب تكثينا فهو العقوضة ، فحصول هذه الأخوال اللبسية السعر معلوم ، ولها أنه هل حصلت أخوال زائدة على الأخوال اللبسية المعاطاه واله كذلك ، وأل كان للاحتمال فيه مجال ،

#### thing the st

ان توله « ومضوها اللسان » يحتبل أن يكون الراد : ان محل التوة الذائنة هو اللسان ، ويحتبل أن يكون المراد أن محل هذه التوة الذائنة هو النفس ، واللسان كالآلة لحصول هذه الادراكات لجسوهر النفس ، وهذا الثاني هو الجواب الحق ،

# السالة الرابعة

الله هذا الادراك في المعتبقة ليسمت هي اللسان ، بل هي المصبة الواصلة من الدماغ الى اللسان ، وتشريح تلك المصسية مذكور في كتاب في التشريح ؟

#### \*\*\*

قسأل الشسيع : « ثم قوة الشييم • وهي مشسيع الروائع • وغضوها جزان من النماغ في مقتبه ، شبيهان بعلبتي الثدي ))

النفسير ؛ ههنا بسائل :

# السالة الاولى

أما أن أشد المتوى ( التي يحتاج اليها ) (١٠) الحيوان هو الليس . ويليه الذوق: فذاك أمر معلوم . وأما الثلاثة الباتية فلم يثبت بالدليل تتدم

<sup>(</sup>١٠) احتياجا اليه: ص

بعضها على البعض من احتياج الحيوان اليه ، مع أن « الشيخ » ذكر نيها المنظة « ثم »

## المطلة الثانية

اتفقوا على أن آلة قوة الشم هى زائدنا على مقدم العباغ ثسبيهان بحلبتى الثدى . ولقائل أن يشول : ما الدليل على نظك أ ولم لا يجوز أن يقال : أن محل المقوة الشامة جسم آخر سوى هذه الحلمة أ عنقول : العلم عنه : أن عند فساد مزاج هذا المضو من النباغ تبطل هذه القوة على وان كانت سائر الاعضاء سلية . وذلك يدل على أن آلة هذه المقوة في هذا المضو .

#### वयाया वर्गान्या

الاستقراء دل على أنه ما لم يصل. هوا، حامل لتلك الرابحة إلى الدماغ ، مانه لا يحصل هذا الشم ثم ههنا بحث وهو أنه هل يكنى على حصول هذا الادراك تكيف الهوا، بكيفية ذلك الجسم ، من غير أن يختلط به شيء من أجزاء ذلك الجسم ، أو لابد أن يختلط بذلك الهوا، شيء من الأجزاء اللطيفة لذلك الجسم ! الأظهر هو الجسم الثاني ،

#### \*\*\*

قــــال الشــيخ : « ثم قوة السبع وهى بشــعر الأصــوات • وعضوها المصبة التغرسة (١١) على سطح باطن الصباغ ))

التفسيم : فيه مسائل :

# المسالة الأولى

# غی

# بيان كيفية ماهية الصوت ، وبيان المعضى لوجوده

أما ماهيته: نهى هذه الكينية المذكورة بحس السبع ، واذا كسان هذا الادراك أتوى الادراكات وأظهرها ، نحينئذ يهتنع تعريف هذه الكبنية بشىء أظهر منها .

<sup>(</sup>١١) المنفرشة : هابش ص \_ النفرسة : ع

واما بيان القنضي لوجوده : مند تيل : سببه التريب تبوج المواء . ولا نعنى بالنبوج حركة انتقالية من هواء واحد بمينه ، بل حالة شسبيهة بتهوج الماء وسبب التهوج: المساس عنيف وهو الترع أو تنريق عنيفا وهو القلع . وانها اعتبرنا المنيف لأنك لو ترعت جسما كالصوت بقرع لين ، لم يحدث الصوت ، وكذلك في القلع ، وانها جعلنا كل واحد منهما موجبا للتموج . أما من الترع ملأن الترع يخرج الهواء الى أن ينتلب من المساغة التي يسلكها القارع الى ما وراءها بمنف شديد ، وكذا القاطع . ثم على كلا التنسيرين فانه يلزم منه (١٢) حدوث الترع أو القلم على كينية مخصوصة . ناذا تادى ذلك التبوج الى سطح المنهاخ ، تادى ذلك المنوت المخمنوص منه اليه ، ميحصل السماع . والذي يدل عسلى أنه لابد (١٣) من وصدول هذا الهواء المنبوج الى سطح الصباخ : هو أن المؤذن أذا كان على مثارة فأن صوته يميلُ من جانب الى جانب عند هبوب الرياح . ومن انخذ انبوبة طويلة ووضع أحد طرفيها على نبه ، وطرفها الثاني على صماح انسان وتكلم نيه ، قان ذلك الانسان يسمع دون سائر الحاضرين ، وإذا رأينا من البعيد السمانا يضرب المناس على الخشبة ، رأينا الضربة قبل سماع الصوت .

# السالة الثانية

قال قائلون أنه قد يحصل ادراك المسوت لا بواسطة هذا المتأدى ويدل ي وجهان :

الأول: ان حامل كل واحد من الحروف المسبوعة ، ( اذا كان ) (١٤) كل واحد واحد من أجزاء اللهواء ، كان يجب نيبن تكلم كلمة واحدة أن يسمعها السامع مرارا كثيرة ، بأن يتادى الى صماخه أجزاء كثيرة من

<sup>(</sup>١٣) ون : عص

<sup>(</sup>١٣) تعليق في هامش مخطوطة طنطا هسكذا : توله لابد من وصول . كيف هذا مع أنه يحصل السماع بدون وصول الهواء المتموج الى سطح الصماح كما أذا سمع من وراء جدار .

<sup>(</sup>١٤) ايا : ص

الهواء ، كل واحد منها حامل لتلك الكلمة أو مجبوع ذلك الهواء ، وكان يجب الا يسمع الكلام الواحد الا السامع الواحد ، لأن ذلك المجبوع لا يصل دنمة الا الى سامع واحد ، ولأنه يلزم أن لا يسمع ذلك الواحد ذلك الكلام الا نادرا ، لأن البعيد أن يبتى ذلك الهواء بالكلية على ذلك الشكل ، إلى أن يصل بكليته إلى صماح ذلك الإنسان الواحد .

الثانى: قد يسبع السامع كلام غيره وان حال بينها الجدار ، ولا يبكن أن يقال : الهواء هو الحامل لذلك الصوت ، لأنه لا ينفذ الى مسام الجدار ، لأن الهواء اذا صدم الجدار ، لم يبق ذلك الشكل الذى لأجله ممار حاملا للصوت المخصوص . وبعد خروجه عن المنافذ ، وجب أن لا تعتى كيفية ذلك الخروج .

#### السالة التالثة

تال بعضهم : الصوت لا وجود له نى الخارج ، بل انها يحدث فى الحس من ملابسة الهواء المتبوح لمثلك العصبة الحالمة لمتوة السبع موتيل فى ابطاله : انا اذا سبعنا الصوت عرفنا جهته ، ولولا انا انها أمركناه حال وصوله الى صباخنا ، لما ادركنا الجهة التي منها وصل الينا . كها أنا لا نحس بالمهوس الا حال وصوله الينا ، ولم نسدرك باللبس أن المهوس من أى جانب جاء .

#### \*\*\*

# قسسال الشسيخ : « ثم قوة البصر وهي مشعر الألوان ، وعضوها الرطوبة الجليدية في الحدقة »

التنسير: هذا الكلام ظاهر . وهو مشمر بان محل المتوة الماصرة هو الرطوبة المجليدية . الا أن « الشيخ » ذكر في « الشفاء » ما هسو بخلاف ذلك ، قال في الفصل الذي ذكر فيه سبب رؤية الشيء كشيئين : « الحق أن الشبح المصر أول ما ينطبع ، انها ينطبع في الرطوبة المجليدية ، الا أن الابصار بالحتيقة لا يكون عندها ، والا لمكان الشيء المواحد يرى كشيئين ، لأن له في الجليدين شبحين ، كما أذا لمس المواحد يرى كشيئين ، ولكن هذا الشبح يتادى في العصبتين المحوقتين بالدين ، كان لمسين ، ولكن هذا الشبح يتادى في العصبتين المحوقتين

الى ملتناهما على هيئة الصليب ، والتوة الباصرة حاصلة عند ذلك الملتنى »

هذا كلامه ، وهسو يدل عسلى أن محل قوة الابصسان هو الرطوبة المجليفية .

#### \*\*\*

قسال الشيخ: « وكل واحد بن هذه الشاعر فان المسوس يتادى اليه ، أما اللبوس فيكون بلا واسطة غربية بل بالماسة ، وأما الطموم فيتوسط الرطوبة ))

التفسير: بذهب « الشيخ » أن الادراك عبارة عن حصول بثال المدرك ، غاللمس أنها يحصل عند تكيف العضو اللابس بالكيفية المبوسسة ، والذوق أنها يحصل عند تكيف العضو الذائق بالكيفية المذوقة ، ثم أن بذهبه مختلف ، غتارة يتول : الادراك هو نفس حصول تلك الماهية ، وتارة يتول : الادراك حالة أضافية تحدث عند حصول تلك الماهية في المدرك ، وفي هذا الموضع أبحاث دتيقة ذكرناها في « شرح الإشارات »

#### \*\*\*

قسال الشسيخ : « وقد غلط من ظن الابصار يكون بخروج شيء من البصر الى المبصرات ، يلانيها ، فائه ان كان جسما امتدع ان يكسون في بصر الانسان جسم يبلغ مقداره ان يلاقي نصف كرة المالم وينبسط عليها »

التنسير: اعلم: ان أحدا لا يتول: ان الابصار عبارة عن خروج الشيعاع عن العين ، وذلك لأن الابصار من جنس الادراك والشيعود ، وذلك لأن الابصار من جنس الادراك والشيعود ، وذروج الشيعاع عبارة عن حركة الشيعاع وانتقاله من مكان الى مكان ، والعلم الضرورى حاصل بأن ماهيته الادراك والشيعود ، مفايرة لماهيسة الحركة والانتقال ، واذا عرفت هذا منتول: من الناس من يقول: ان حصول الحالة المسياة بالابسار مشروط بخروج الشيعاع من المين ، ومنهم من يقول: الله مشروط بأن يحدث من الضوء الذي في المين كيفية فورانية في الهواء المتوسط بين الرائي وبين الرئي ، ومنهم من يقول:

انه متى جانت الحاسة مبلهة وكان الرئي حاضيا وكان قد وقع عليه النسوء ، غانه تحسيث صسورة مساوية لصسورة المرئى في الرطوبة الجليدية ، وحيناذ يجميل الابصار ، ومنهم من يقول : لا حاجة الى حدوث هذه المسورة في الرطوبة الجليدية ، بل المرئى اذا كان حاضرا وكانت الحاسة سليمة وسائر الشرائط حاصلة ، غانه يحصل الادراك ، ولا حاجة الى خروج الشماع من المين ، ولا الى حدوث صورة المرئى في المين .

اما القول الأول وهو أن الابصال مشروط بخروج الشماع من المين ، نهذا محتمل أيضا من وجهين :

الحدها: ان يتال: الابمـار مشروط بان يخرج الشــماع من المين ، ويتصل ذلك الشماع بالمرئى .

وثانيها: ان يقال: الشرط هو أن يخرج الشعاع من العين ، ويتصل عالهواء المتصل بالمرئى ، وحينئذ يصير الشعاع المتصل بالهواء المتصل بالمرئى ، سببا لحصول الابصار ، وهذا قول أكثر المحتقين من القسائلين بالشسعاع .

مهذا تفصيل الذاهب المذكورة مى هذا الباب ..

الما (( الشيخ )) فقد احتج على فسياد مذهب القائلين بالشماع بحجج (١٥) )) :

الحجة الأولى: هى أن الشعاع الخارج من العين ، أما أن يكون جسما أو عرضا ، والتسمان بأطلان ، فبطل المقول بالشعاع ، أما أنه لا يجوز أن يكون عرضا ، نظاهر ، بناء على أن الانتتال على الاعراض محال ، وأما أنه لا يجوز أن يكون جسما ، فلوجوده ، ألا أنه لا يجوز أن يكون أن يكون في بصر الانسان جسم يبلغ مقداره أن يلاقى نصف كرة المالم ويتسلط عليها .

ولقائل أن يقول : هذا الاستدلال ضعيف من وجوه :

<sup>(</sup>۱۵) بالمور : مس

الأول: ان الإبصار عندكم عبارة عن انطباع صورة الرئى فى الرائى ، وعلى هذا يلزمك ان الانسان اذا رأى نصف كرة المالم ، أن تنطبع صورة نصف المالم فى نقطة ناظره ، وذلك محال ، غاذا التزمت هذا ، فكيف تستبعد أن يخرج من بصر الانسان جسم يلاتى نصف كرة العالم ا

وبالجبلة : غان كان صغر نتطة الناظر يبنع من أن يخرج منها جسم ينبسط على نصف كرة العالم ، فكذلك صغرها يبنع من أن يرتسم فيها صورة نصف كرة العالم على كبرها .

الثانى: هو أن بثيتى الجوهر المدرد لما قالوا: أو كان الجسم قابلا الانفاية أما 4 لزم تجويز أن ينفسل من الخردلة الواحدة المبتات تنشى بها وجود السموات والأرض وأنتم المتزمني وقلتم: هذا وأن كان مستبعدا الا أنه ليس بمنتع ، ماذا حكمتم هناك بأنه غير ممتنع ، مكتب حكمتم همنا بأنه ممتنع أ.

الوجه الثالث: هو أن مذهبكم: أن الجسم أن ينتقل من المتداو المسفير الى المتدار المطيم ، وبالمكس ، وأذا كان كذلك ، غلم لا بجوز أن يقال : أن الشماع حين كان في المين كان صفير التدر ، وأذا خرج من المين أنبسط وعظم تدره ؟

الوجه الرابع: هو أن هذا الكلام أنها يتوجه على من يتول: شرط حصول الابصار خروج الشماع من المين واتصاله بالمرثى ، أما من لايتول به بل يتول: شرط حصول الابصار خروجه من المين واتصاله بالمهواء المتصل بالمرئى ، غانه لا يتوجه عليه هذا المحال البتة . غانا نتسول: الشماع الموجود في المعين وأن كان في غاية التلة الا أن شرط الابصار خروجه من المين وأتصاله بالمواء الني المتصل بالمرئى . وهذا الكلام لا يتوجه عليه ما أوردتموه البتة . فسقط ذلك الكلام بالكلية .

لا يقال: واذا لم يكن حصول الابصار مشروطا بأن يخرج الشماع من المين ويفصل بالمرثى ، علم لا يتكنى بالهواء النير الواتف بين المراثى وبين المرثى ، من غير حاجة الى خروج هذا الشماع المتليل من المين لا لأنا نقول: أن هذا الكلام ليس هو استدلال على فساد التول بالشماع على هذا الشرط الذي ذكرناه ، بل مطالبة بالدليل على أن الأمر كذلك ، والمطالبة بالدليل الدال على الصحة غير ، فالمالبة مالدليل الدال على الصحة غير ، فالن أحد البابين من الآخر ؟

#### \*\*\*

قال الشيخ: «ثم انه مع ذلك ان كان متصلا بالبصر ، وجب ان يكون غير تمام الاتصال بالبصر فهو اعظم ، وان كان منفصلا لم يتاد مدركه الى البصر ، وإن كان متصالا وجب ان يكون غير تام الاتصال ، اذ لا يدخل جسم في جسم ، فتكون تاديتة محلله الاتطاع ، أو يكون ما يتحلله من الهوا، يؤدى ، فلا يحتاج الى خروجه ))

التفسي : هذه هى الحجة الثانية على فساد أن يكون هذا الشماع جسما : وتقريره : أن الشماع الذى هو شرط الإبصار أما يكون بعد خروجه من العين يبتى متصلا بالعين أو لا وينفصل (١٦) عنها . وغي جائز أن يبتى متصلا لوجهين :

الأول : ان الشماع الذي يبتى احد طرفيه متصلا بنتطة الناظر ، ويصير طرفه الآخر متصلا بنصف كرة المالم ، يكون جسما على غساية المظم ، فكيف يمثل خروج مثل هذا الجسم عند نقطة الناظر ؟

والثاني: انه من المحال أن يبتى هذا الجسم متصلا ؛ لأن المسالم مملوء من الأجسام ، فلو حصل هذا الشماع المظيم فيه ، لزم نفود جسم في جسم ، وهو محال ، ولا جائز أن يبتى هذا الشماع منفصلا عن المين ، اذ لو كان كذلك لوجب أن لا يحصل الابصار بهذا الشماع المنتطع ، كما لا يحصل اللمس باليد المتطوعة .

هذا تترير كالهه على أحسن الوجوه .

ولقائل أن يقول: أما الكلام ني أن هذا الجسم المظيم كيف بخرج من المين ؛ فقد سبق : الكلام عليه ثم التحقيق أنهم لا يقولون : الشرط

<sup>(</sup>١٦) ينفصل : ص

عيه أن يصبي هذا الشماع الخاري من العين متصلا بالمرئي ، بل الشرط أن يتصل بالهواء النير المتصل بالمرئي وعلى هذا التقدير فالحجة التي فكرتموها لا تقوجه عليه البنة .

بقى أن يقال : فاذا لم يكن اتصال هذا الشماع بالرئى شرطا ، فلم لا يقال أيضا : ان خروجه عن البصر ايضا ليس بشرط الا انا نقول : لمحيئذ لا يكون هذا استدلالا على بطلان هذا المذهب ، بل تكون مطالبته على بلدليل ، وهيئذ يسقط هذا الكلام بالكلية .

#### \*\*\*

قال التسبيخ: « ولبضا ان كان جسما ، فاما ان تكون حركته بالطبع أو بالارادة ، فان كانت بالارادة كان لنا مع التصديق ال تقيضه الينا ، فلا ترى به شيئا ،

وان كان خروجه طبيعيا كان الى بعض الجهات دون البعض ، فان حركه الطبيعية انما تكون الى جهة واحدة ))

التفسيع: هذه هى الحجة الثالثة على بطلان القسول بالشمساع . وتقريره: أن الشماع لو كان جسما لكانت حركته اما طبيعية أو ارادية . والأول باطل لأن الحركة الطبيعية لا تكون الا الى جهة واحدة ، نكسان يجب أن لا تتحرك الا الى جهة واحدة ، وكان يجب أن لا يرى الرائى الا من جهة واحدة . والثانى باطل لأن حركة هذا الشماع لو كانت باختيارنا ، لزم أن يقال : أن عند التحديق يقدر الا يراه . ومعلوم أن خلك باطل .

ولقائل أن يقول: لم لا يجوز أن يقال: أن هذا الشماع يتولد في الدماغ ثم ينصب في تجويفي العصبتين المجوفتين الى ثتبة المينية ، فأن كان الجفن منطبقا لم ينفصل ذلك الشماع ، وأن كان مفتوحا انفصل من مسلم سطح المترنية ، وأذا أنفصل منه أنصل المهواء الواقف بين الرائي وبين الرئي ؟ وقد ذكرنا أن الشرط ليس الاهذا المتدر ، وما ذكرتموه لايبطل هذا المذهب .

قال الشبيغ : « غان كان اذا خالط الهواء الله ، لحال الهواء الله ، لحال الهواء الله الادراك ، كان يجب اذا كثر الناظرون أن يرى كلّ واحد ملهم أحسل مها لو انفرد ، لأن الهواء يكون لكبل الغمالا للكيفية المعاج اليها في أن يكون آلة ))

التفسير: اعلم: أن الدلائل الثلاثة التي تتم ذكرها أنها يبكن أرادها على من يتول: شرط حصول الإبصار أن يخرج من العين شماع ويتصل ذلك الشماع بالمرئي ، وقد ذكرنا : أن المحتين من القائلين لا يتولون بذلك . ناما قول من يقول : شرط حصول الإبصار هو أن يخرج من العين شماع ويتصل بالهواء المتصل بالمرئي ، نقلك الإماصية الثلاثة لا يتوجه عليها البتة ، وأما الذي ذكره في هذا الفصل غانيا ذكره لإبطال هذا المذهب . وتقريره : أن الشماع الخارج من المين لو أحال هذا الهواء الى كيفية صالحة لأن يحصل عندها الإبصار ، لكان كل ما كان الناظرون أكثر ، كان ذلك أقوى وأشد ، وكان يجب أن يكون الإبصار اكبل ، ولما لم يكن كذلك ، علينا : أن هذا الذهب باطل .

ولقائل أن يقول: هذا الكلام في غاية الضعف وبيانه من وجوه:

الأول: أن الهواء الذي يكون متصلا بالثنبة العيلية التي لمي عين « زيد » يستحيل أن تكون ذلك الهواء بعينه المتصل (١٧) بالثنبة العينية التي مي عين « عبرو » وأذا كان كذلك فتأثير عين زيد في جَسزء من المهواء وتأثير عين « عبرو » في جزء آخر من المهواء مفاير للاول ، ولا تعلق الحدها بالآخر ، وأذا كان الأمر كذلك فههنا لم يجتمع على المنغمل الواحد فاطون كثيرون . فثبت : أن الذي قالوه باطل ضعيف .

الثانى: أن الإنسان أذا نظر إلى السراج شاهد بين عينيه وبين ذلك السراج خطين من الشبعاع مبتدين من ناظره إلى ذلك السراج . وكل عاتل يعلم بالمضرورة: أن الخط الشساعى المبتد من ناظره إلى السراج مفاير للخط الشبعاعى المبتد من ناظر غيره إلى ذلك السراح ،

<sup>(</sup>۱۷) متصلا: ص

فكيف يجوز العقل ههنا أن نقول : أنه أجتبع على القابل الواحد فأعلان ؟ فوجب أن يكون الفعل أقوى .

الثالث : هب انه أجتبع على المنعل الواحد عاعلون كثيرون . لكن لم لا يجوز أن يقال : أن كل ما يمكن حصوله من ذلك الأثر ، مقد حصل بالمؤثر الواجد ، غلا جسرم عند كثرة المؤثرين ، لم تظهر الزيادة في الأنسر .

#### \*\*\*

قال الشيخ: « ولو كان الإحساس بهلابسة الشعاع ، لكان المقدار يدرك كها هو ، أما أن يكون ، بالمتادية الى الرطوبة المجليدية ، فتقول: انه يجب أن يكون الأبعد يرى أسسفر ، برهان ذلك : لتكون الرطوبة الجليدية دائرة (١٨) ر ، ح حول ه ، وليكن أ ب ج د مقدارين متساويين ، ولبعدهما ح د وليكن ه ل عبودا عليهما (١٩) ، ولنمسل ه ر ب س ه ح ا س ه ك ح س ه ط ر فلانه متقى ا ب ه س ح د ه م كل واحد منهما متساوى الساقيين ، وقاعتاهما متساويتان ، وارتفاع ح ه اطول ، فزاوية ج ه د أصفر من زاوية ا ه ب وزاوية وارتفاع ح د يوترها قوس ط ك وزواوية ا ه ب يوترها قوس رح يكون قوس

<sup>(</sup>١٨) دائرة طرحول: ص ـ ر ، ح: عيون الحكمة

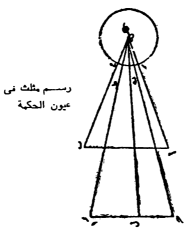
<sup>(</sup>۱۹) علیها جبیعا : ع . وبتیة النص فی عیون الحکه هکذا : علیها جبیعا . ونصل ه ح ، ب ه ، را ، ه ك ، ح ه ، ط ء . فلان بثلثی ا ب ه ، ه ح د بتساویا الساقین ، وتاعتاها كل واحدة منها بتساویتان ، وارتفاع ح ه د اطوال . فزاویة ح ه د اصغر ، وزوایة ا ه بروزویة ا ه ب اعظم ، وزوایة ح ه د یتوترها قوس ط ك وزاویة ا ه ب یوترها قوس ح ر سدیكون قوس ح ر اكبر من قس ط ك وشبیح ب یوترها قوس ح د یرتسم فی ط ك فاذن یرتسم فیه شبح اب یرتسم فی ح د وشبح ح د یرتسم فی ط ك فاذن یرتسم فیه شبح الأبعد اصغر ، فهو اذن یری باجزاء من الجلیدیة اتل ، ومتی كان بحل الشبح اصغر ، والرئی الحقیقی هو هذا الشبح ، الشبح اصغر ، والرئی الحقیقی هو هذا الشبح ، فاذن اذا كان الشبح برد علی البصر ، یجب ان یكون الأبعد شبحه هان ناز اذا كان الشبح برد علی البصر ، یجب ان یكون الأبعد شبحه ها

رح اکبر من قوس ط ك وشبح ا ب يرتسم فى رح وشبع ح د يرتسم فى ط ك فاذن ما يرتسم فيه شبح الأبعد اصغر ، فهو اذن يرى بلجزاءً من الجليدية اتل ، ومتى كان محل الشبح اصغر ، كان الشبح اصغر ، والرئى الحقيقى هو هذا الشبح .

فثبت : أن صفر الزاوية تعين في صفر الإبصار ، حيث يكون الإبصار بقبول الشبح لا بماتقاة الشماع »



أصغر ، فنري أصغر ، فاذن صغر الزاوية تعين في صغر الإبصار &
 حيث يكون تبول الشبح ، لا مبلاةاة بالشماع »



التفسير : اعلم : أن هذا الشكل ذكره ﴿ أوقليدس ﴾ في كلياب و المناظر ﴾ والمراد بنه : أنه لو كان الإيصار سبب خروج الشماع ، لم يكن بعد المرثى عن الراشي موجبا أن يرى باصفر بها هو عليه . وأبا أن كان سبب انطباع الشبح في الجليدية ، فإن بعد المرشى عن المراشي ، يوجب أن يرى أصغر بها عليه .

( أما ) المقام الأول: نهو أنه أن كان شرط الإسار خروج الشماع. عن الحدثة السليبة وأتصاله بالمهواء المصل بالرئى ، نهذا المعنى حاصل ، سواء كان قريبا أو بعيدا ، نوجب أن يرى المرئى كما هو من تفاوت سواء كان قريبا أو بعيدا ، ولما لم يكن كذلك ، علمنا أن القول بالشسماع باطل .

ولمقائل أن يقول: لم لا يجوز أن يقال: شرط حصول الإبصار خروج الشماع من الحدقة السليبة بشرط أن يكون على حد مخصوص من القرب والبعد ؟ فأن كان متصلا بالرائى امتنعت رؤيته ، وأن كان في غاية البعد أيضًا أمتنعت رؤيته ، وأن لم يكن متصلا لكنه قريب جدا من المحدقة رشي أوظم مما هو ، فأنا أذا قربنا حلقة المخاتم إلى المين رأيناها كالسواد ، وأن كان في غاية البعد ، رأيناها أصغر مما هو ، وأن كان على المحد المعتدل رأيناها كما هو ، فلم لا يجوز أن يكون خروج الشماع من المحدقة السليبة شرطا لحصول الإبصار على أهذه الشرائط المخصوصة ؟ وهب أنا لا نعرف لذلك سببا لكن الاحتبال قائم .

ولما المقام الثاني : نهو أنه أذا كان الابصار سبب أنطباع شسبع المرثى في نقطة الناظر ، فأن المرثى بعيدا يوجب أن يرى صغيرا .

واعلم: أن « الشيخ » بين بهذا الشكل الهندسي أنه متى كال المرئى أبعد ، كان موضع الارتسام أصغر ، وهذا حق لا نزاع نيه . الا أن هذا الكلام أنها يتم أذا ضبهنا اليه مقدمة أخرى . وهي قولنا : وكل ما كان موضوع الارتسام أصغر ، وجب أن يرى المرئى أصغر .

و « الشيخ » لم يبين هذه البنة ، ولم يذكر في تقريره شبهة فضلا عن حجة . وأقول : هذه المتدمة كاذبة ، ويدل عليها وجوء ثلاثة :

الأول: أن أنطباع المعظيم في المسغير ؛ أما أن يكون معتما لو لا يكون ، غان كان معتما غدد بطل التول بأن الإبصار لا يتم الا بالانطباع ، لأنا نرى نصف كرة المعالم فكيف نعقل انطباع نصف كرة المعالم في المثتبة العينية ؟ وأن كان جائزا لم يلزم من صغر موضع الارتسام ، أن تكون الصورة المرتسمة صغيرة .

الثانى: وهو أن المربع المتساوى الأضلاع المتساوى الزوايا يكون كل واحدة من زواياه عائمة ، والمعطر يقطع هذا المربع بنصغين ، غالزوايتان اللثان يقطعها ذلك العطر ، يعطع (١٩) ويقسم كل واحدة منهما بنصغين متساويين ، وأما المربع المسقطيل المتساوى الزوايا ، غان العطر أذا قطعه بنصسفين ، غالزاويتان اللتان يقطعها العطر ينعسسمان بعسمين مختلفين ، غالتسم الذى يوثره الضلع الأعظم يكون أعظم من نصف قائمة ، والتسم الذى يوثره الضلع الأعظم من نصف قائمة ،

وأذا عرضت هذه المتنبة منتول: أذا نظرنا الل عبولا قائم على الأرض طوله عشرون ذراعا عملى بعد عشرين ذراعا ، ونظر أيضا الى شخص انسان على بعد ذراعين ، وكان الناظر مضطجعا ووضع بصره على السطح الذى مرضنا أن ذلك العبود ونلك الانسان قائبا عليه ، فأنه ليس يرى ارتفاع العبود أصغر من ارتفاع قابة الانسان ، مع أن الزاوية التى بها يسرى النبود المذكور ، نصف قائبة ، والزاوية التى بها يسرى الانسان الذكور ، أعظم من نصف قائبة ، فأنه أذا كان البعد من عين الانسان الى موضع العبود عشرين ذراعا ، وكان طول العبود أيضا عشرين ذراعا : كان المربع المتولد بنها مربعا متساوى الأضلاع ، وكان عشرين ذراعا : كان المربع المتولد بنها مربعا متساوى الأضلاع ، وكان الخط الذى يعر من عين الانسان الى رأس العبود : قطرا لذلك المربع ، وكان طول وأما أذا كان البعد بين المين وبين موقف الانسان ذراعين ، وكان طول وأما أذا كان البعد بين المين وبين موقف الانسان ذراعين ، وكان طول

<sup>(</sup>١٩) غانه يقطع : ص

الخط الخارج من العين بالشرط الذكور الى رأس الانسان : قاطعا لهذا المستطيل لا بنصفين ، ويكون الانسان يرى فى هذه الحالة أعظم من نصف قائمة . غثبت بهذا البرهان القاطع : انه لا يلزم من كون زاوية الابصار أصغر ، ان يرى المرئى اصغر ، ولا من كونها كبيرة أن يرى المرئى كبيرا .

الوجه المثالث في بيان أنه لا يلزم من صغر زاوية الابصار أن يرى الرئي أصغر: أنا أذا أدركنا شيئا على قرب نصف ذراع ، ثم تباعد عنا مقدار خمسة أذرع ، فأنه لا يتفاوت مقداره في الادراك ، مع أن التفاوت الواقع في الزاوية كثير جدا ، فلو كان التفاوت في صفر الزاوية وكبرها هو الموجب لأن يرى الشيء أصغر مما كان ، لما كان الأمر على ما ذكرنا ،

قثبت بهذه الدلائل الثلاثة : أنه لا يجوز أن يكون السبب في أن يرى الشيء أصغر مما هو عليه في نفسه : صغر الزاوية التي يحصسل عبها الإنطباع .

وهنا آخر الكلام في الاستدلال على فساد القول بالشدهاع و اعلم: أنه لم يثبت بالبرهان القاطع: أن الابصار أما أن يكون بالانطباع أو بالشدهاع و وأذا لم يثبت هذا الحصر ، فحيننذ لا يلزم من بطلان القول بالشماع أن يكون القول بالانطباع حقا ، فهب أن القول بالشماع باطل ، لكن لا يلزم منه صحة القول بالانطباع حالى مذهب « الشيخ » — باطل ، لكن لا يلزم منه صحة القول بالانطباع — على مذهب « الشيخ »

# واعلم : أن القائلينَ بالثنفاع احتجوا على فساد القول بالانطباع من وجوه :

الحجة الأولى: هى ان بديهة المقل حاكمة بأن انطباع المسورة المظيمة فى المحل الصغير محال عقلا ، ونحن اذا فتحنا العين فانا بمر نصف العالم ، قلو كان الإبصار عبارة عن الانطباع ، لزم أن تنطبع صورة نصف كرة العالم مى نقطة الناظر ، وذلك لا يتوله عاتل ، والمجب: أن اصحاب الانطباع شنعوا على اصحاب الشيعاع ، وقالوا : كيف يعقل أن يخرج من نقطه الناظر شعاع يتصل بنصف كرة العالم ؟ وهذا المتول

الممرى وان كان مستبعدا ، الا أن تول أصحاب الإنطباع أظهر فسادا الأنه لا يبعد أن يخرج من العين جسم شماعى صغير لم يعظم حجبه من الخارج ، لا سبها على مذهب من يجوز التخلخل والتكاثف .

وأما صورة نصف المالم لو حصلت في نقطة الناظر ، فأما أن ببقى على ذلك العظم حال حصول هذا الحلول أو لا يبقى عليه ، فأن كان الأول لزم أن يكون العظيم حال كونه عظيما مساويا للصفير حال كونه صفيرا . وذلك لا يتوله عاقل . وأن كان الثانى فحينلذ وجبه أن لا يرى عظيما . لأن هذه الصورة أذا كانت لا ترى الا عند الانطباع وهي عند الاتطباع تصير صفيرة ، لزم أن يقال : أنها البقة لا ترى عظيمة . فيلزم أن لا ترى الأشياء المعظيمة . وذلك مكابرة .

الحجة الثانية : انا نرى بالبصر أن هذا الشيء تربيب منا ، وذلك بعيد ، ولا معنى للترب والبعد الا متادير الأبعاد الحاصلة بين الرائي وبين المرثى ، ولو كان الادراك عبارة عن الانطباع ، لما أدركنا هذه الأبعاد ، ورجب أن ترتسم في المين هذه الأبعاد ، الا أن ذلك محال لوجهين :

الأول: الما نرى البعد الذى طوله الله ذراع ، غلو ارتسم الله على العين ، وذلك العين لزم أن يقال : حصل ابتداد بقدر الله ذراع في العين ، وذلك باطل ، لأنه ليس للعين ابتداد بقدر أصبع .

والمثانى : ان المين لها فى ذاتها امتداد ، طو حصل فيها امتداد آخر عند ادراك الترب والبعد ، لزم اجتماع بعدين فى مادة واحدة ، وهذا محال عندهم ، وعليه بنوا ابطال التول بالخلاء .

الحجة الثالثة : الرطوية الجليدية الما أن تكون لمونة أو غير لمونة . لا جائز أن تكون لمونة لوجهين :

الأول: انه لو كانت ملونة لوجب أن ترسم الصورة غى ظاهرها ، وأن لا تتأدى من ظاهرها الى ما وراءها . ولو جاز ذلك لوجب أن يرى المرثى شيئين ، لأنه حصل منه غى المين شبحان . والمثانى : أن الجيئية في كانت ملوك ، غان كان لون المرتى بخلاف لون المجيئية لون المجانئية لون المجليدة وجب أن يوى الموشى طي لون ممتزج من لون المجانئية ومن لون المفامئن فله ، ألا توى الما أذا نظرنا الى المنفئزة المسحدة عناؤا ثم نظرنا بعد خلك المي الجسم الأبيض غلاا نواه على لون ممتزج من المجانئ والخشرة ، وما ذاك الا أن المجليدية أذا نظرت الى النظرة ، فانها تكيفت بلون المفسرة ، فلما نظرت الى الأبيض أحتزج هذان اللوكان ، فكذا غينا ذكرناه .

عاما أن لم تكن التجليدية ملونة ، أمتنع ارتصام أشباح الأشواء فيها ، كالهواء مائه لما كان شفاقا خاليا عن الألوان ، لا جرم المتنع ارتصام الأشباح فيها .

الحجة الرابطة : لو ارتسلم الشبح في الجليدية ، لكلان موضع الاراتسام منها موضعا منهيا ، ولو كان كذلك ، كان كل من تكار الى الجليدية ، عائد يرى ذلك الشبح في موضع عين ، والمنتع أن يختلف موضع ذلك الشبح باختلامات الناظرين ، لكنها تختلف باختلام متابات الناظرين ، نملهنا : أنه ليس هناك صلورة مرتسلمة في الحقيقة .

المده كلمات المويطين من هذا الباب .

وأما المحق الذي اختراناه ، فقد ذكرناه في كتاب « اللخص » فليرجع اليه . وهنا آخر الكلام في المواس الظاهرة .

# آلنصل ا**اراب**ع عشر الله

# الحَوَاسُ الْبَاطِكَة

قنال التسيخ: « ولها القوة (١) الدركة في الجاطن فينها القوة التي ينبعث بنها قوى المواس الظاهرة ، وتجتبع بقاصها اليها: وقسمي الحس المسترك ، ولولاها لما كان اذا الصناعة بلون المسل ابصار ، أن تحكم بانه حلو ، وان لم تحس (٢) في الوقت حلاوة ))

التنسير: أنه يجب علينا: أن نذكر ضابطاً لهذه التوى الباطنة ، شم نشتغل بعده بتنسير كلام « الفيخ » وتقريره . فنقول : الادراكات أما كلية واما جزئية ، أما الادراكات الكلية فهى للنفس ، وأما الادراكات الكية فهى للنفس ، وأما الدراكات الجزئية فهى اما للحواس الظاهرة — وقد تكلمنا نيها ، وأما للحواس الباطنة أما أن تكون مدركة أو متصرفة . والمدركة أما أن تكون مدركة للصور أو للمعانى . أما المدركة للمعانى التائمة بالأمور المحسوسة بالحواس الظاهرة ، فهى المسمى بالخس وخزائته هى المخيال ، وأما المدركة للمعانى التائمة بالأمور المحسوسة — مثل كون هذا الشخص عددا وذلك الشخص جنينا — فهى الوهم ، وخزائته الذاكرة ، وأما المتصرفة فهى المتوة المنكرة .

وهذا هو الكلام ني تعريف هــذه الحواس الباطئة على مـــبيل الاختصار .

ثم نتول : احتج « الشيخ » على اثبات القرة المسماة بالحس المسترك بأن تال : اذا رأينا لون المسل حكمنا انه حلو . والحاكم بشىء لابد وأن يكون مدركا لكل واحد من الأمرين ، بناء على أن التصديق

<sup>(</sup>١) المقوة : ص ــ العوى : ع

<sup>(</sup>٢) نجه : من ــ نحس : ع

مسبوق بتصور الطرئين .

فوجب التول باثبات تسوة واحدة مدركة مشستركة لجبيع الأمور المحسوسة بالحواس الخبس . ومعلوم أن شيئا من الحواس الخبس ليس كذلك . ولا يجوز أن يكون ذلك هو جوهر النفس ' لأنه ( أذا ) ثبت أن كون النفس جوهر مجرد ، وثبت أن الجوهر المجرد لا يدرك الجزئيات ، ينتج : أن النفس لا تدرك هذه المحسوسات ، فلابد من تسوة أخسرى جسمانية لتكون مدركة لجميع هسذه المحسوسات ، وتلك المتوة هي التي صميناها بالحس المشترك ، فهذا تدرير هذه الحجة .

# ولقائل أن يقول: ما ذكرتموه باطل لوجهين:

الأول: انه كما يمكنا أن نتول: هذا الملون يجب أن يكون طعبه كذا كذا . أيضا يمكننا أن نتول: ان هذا المشخص أنسان ، وليس بغرس ، فاما أن لا يلزم من القاضى على المسيئين أن يحضره المتضى عليهما ، أو يلزم ذلك ، فأن كان لا يلزم منتد ستط دليلكم ، وأن كان يرم محينئذ الحاكم على المسخص بأنه أنسان يجب أن يكون مدركا لهذا المشخص من حيث أنه هذا المشخص ، وللانسان من حيث أنه أنسان ميكون المسرك المناكي والجزئي ، لكن المدرك للكلي هدو محيون الشيء الواحد مدركا للكلي والجزئي هو النفس ، وأذا كان الأمر المؤلك ، كانت النفس مدركة للجزئيات ، وأنتم أنها حكيتم بائبات هذه المتوة بناء على أن النفس لا يمكنها أن تدرك الجزئيات ، وأذا ثبت فساد هذه المديل على أن الدليل الذي ذكرتهوه ، وهدذا المبيان يدل على أن الدليل الذي ذكرتهوه باطل .

الثانى: لم لا يجوز أن يقال: المدرك لهذه المحسوسسات هسو الحواس الظاهرة ، والحاكم على هذا الملون بأنه هو هذا المطموم هو القوة المفكرة التي هي المتصرفة في الصور والمعاني بالتحليل والتركيب أ وعلى هذا المتدير فلا حاجة الى اثبات هذا الحس المسترك .

ثم نقول : الذي يدل على فساد القول بالحس الشترك وجوه :

الحجة الأولى: إنا إذا رأينا المرئيات بالمتوة الباصرة ، وسلمعنا المسموعات بالتوة السامعة ، وكذا التول في سائر المحسوسات ، ثم إنا أحسسنا بكل هذه المحسوسات مرة أخرى بهذا الحس الشترك ، فحينئذ كنا قد أحسسنا بكل وأحد من هذه المحسوسات مرة بالحس الظاهر ، ومرة أخرى بالحس الشترك . لكنا نجد من أنفسنا وجدانا ضروريا : إنا رأينا « زيدا » غانا ما رأيناه في الحالة الواحدة الا مرة واحدة ، وأن المتول بهذا المتعدد مما يأباه صريح العتل .

الحجة الثانية : ان هـذه التوة الواحدة لمو اجتمعت ميها هـذه الادراكات . ثم تلنا :

ان هذه المتوة موجودة في متدم الدماغ ، لزمنا ان نقول : انا اذا لمسنا باليد ، وادركنا حرارة ، فانا نجد ذلك اللمس حاصلا في متسدم الدماغ ، واذا نتنا بالغم شيئا ، فانا نجد ذلك الذوق بمقدم الدماغ ، لكنا نعلم بالضرورة أنا نجد ذلك اللمس باليد ، لا بمدتم الدماغ ، ومدرك ذلك الذوق باللسان لا بمتدم الدماغ ، فكان قولهم على خلاف المتل .

الحجة الثالثة: الواحد لا يصدر عنه الا الواحد ، فالتسوة الواحدة لا يصدر عنها الا نوع واحد من الادراك ، فالتوة الباصرة يعتنع أن يصدر عنها الا نوع واحد من الادراك سوهو الابصار سوالتوة السسامعة يعتنع أن يصدر عنها الا نوع واحد من الادراك سوهو السباع سواذا عرفت هذا فنتول: انهم زعموا أن هذه التوة المسهاة بالحس المشسترك تقوى على ادراك جبيع المحسوسات بجبيع انواع الادراكات ، وذلك يبطل ما قالوه من أن التوة المواحدة لا يصدر عنها الا أثر واحد ،

# ولنرجع الى تأسير الفاظ الكتاب .

اما توله « نمنها القوة التى تنبعث منها توى الحواس الظاهرة ، وتجتمع بتاديها اليها وتسمى الحس المسترك » فاعلم: ان هذه العبارة كأنها مختلفة . واظن ان العبارة الصحيحة ان يقال : نمنها القوة النى تنبعث منها توى الحواس الظاهرة وتجتمع في تادينها محسوساتها اليها

وتسسى الحس المحسديك ، وذلك أن الحواس الطاهرة كلها منعثة وبتشعبة من هذه التوة السياة بالحس المشترك ، ومعنى هذا الانبعاث : هو أنها باسرها أذا أدركت محسوساتها ، أدت تلك المحسوسات الى هذه المتوة المساة بالحس المشترك ، حتى أنها تحكم على هذا الملون بأنه هو ذلك المطعوم ، وكان هذه الحواس الظاهرة أنها كانت لأجل أن تكون هواهم لهذا الحس المشترك ، وأنها تستعد بأعالها وأنعالها خدمة لما وذلك هو المراد من الاتبعاث ، فلهذا السبب سموا هذه المتوة بأنها مجمع الحواس الظاهرة .

ثم ههنا بحث آخر وهو: أن أدراك الماهيات من ماب الانفسال ؟ 
هانه لا معنى للتصور الا حصول صور الماهيات في المتسوة المدركة ، 
وأما الحكم على هذا بأنه ذاك أو لبيس ذاك ، فهو من بأب الغمل . 
وعدهم الواحد لابصدر عنه الا الواحد . وعلى هذا القانون . وجب 
لن لا تكون المتوة الحاكمة على هذا الملون بأنه هو ذلك المطموم ، مدركة 
لا لهذا اللون ولا لهذا الملمم . والا فقد صدر عن المتوة الواحدة فعل 
وانفمال معا . وذلك غير جائز . ثم أذا لم يكن هذا الحاكم مدركا 
للحكوم عليه . فليت شمرى لم يحكم بشيء غير معلوم على شيء غير 
معلوم 1 واليضا : فبتقدير صحة هذا الكلام ، يبطل توله : التساضى 
معلوم 1 واليضا : فبتقدير صحة هذا الكلام ، يبطل توله : التساضى 
الشيئين لابد وأن يحضره المتضى عليها . وأما أن تلنا : بأن هذه المتوة 
الواحدة تدرك هذه الماهيات وتحكم عليها ، فحينئذ تد جوزوا صدور 
الأثار المختلفة عن التوة الواحدة ، فلم لا يجوزون أن تكون التوة الواحدة 
هي المدركة للصور ، فهي المدركة للمعاني وهي المتصرفة فيها بالمتحليل 
والمدرة ، ويبطل كلامهم بالكلية . 
واحدة ، ويبطل كلامهم بالكلية .

واما بقية الألفاظ فظاهر .

\*\*\*

قال الشيخ : « وهذا الحس الشيرك تقترن به قوة تحفظ ما تؤديه الحواس اليه من صور المحسوسات ، حتى اذا غابت عن الحس

بِتَيت فيه بعد غِيبِتها ، وهذا يسمى للغيال والمعورة ، وعضوها مقدم الدباغ »

التنسير: فيه مسائل:

## المسالة الأولى

انه لما أثبت الحس الشترك ، أثبت له خزانة ، وذلك لأنا أذا شاهدنا شيئا ثم غللنا عنه ، بأنه تبقى صورته فى الخيال بدليل : أنا أذا شاهدناه مرة لمخرى ، حكينا بأن هذا ألذى نشاهده هـو الفكر شاهدناه تبل ذلك ، ولولا أن صورته كانت محفوظة عندنا ، والا لما تدرنا على أن نحكم بأن هذا الشاهد هو الذي كان مشاهدا تبل ذلك ،

واحتج « الشيخ » في سائر كتبه على أن هذه الحافظة غير تلك المتوة المسهاة بالحس المشترك بأن قال : الحس المشترك لها قوة أخذ هذه الصورة . وهذا الخيال له قوة حفظها ، والحفظ لا يجمل بالشيء الذي يحصل به القبول ، بدليل : أن (٣) الذي ليس له قوة أخذ الصورة ، والذي ليس له قرة حفظها ، وهذا الوجه ضميف ، لأن هذا الذي يحفظ . هل قبل أم لا أ غان كان قبل ، فقد مسائم أن القرة الواحدة قد حصل بها القبول والحفظ معا ، وحيائذ قولكم : الحفظ يحصل بها لا يحصل به القبول يكون باطلا ، وأن كان ما قبل ، فهذا محال ، لأنه لم يقبل تلك الصورة ، غكيف يحفظها أ وذلك معلوم بالضرورة ، هم نقول : الذي يدل على فساد المتول بهذه المتول : الذي يدل على فساد المتول بهذه المتول :

الحجة الأولى: ان الجزء الساغى الذى يتال: ان هذه المتوة حالة فيه: شيء صغير جدا في الحجمية ، ثم انا نتخيل صور البحار والجبال وللمبوات والأرض ، ومن المعلوم بالبديهة أن ارتسام المبور المعليمة في المحل المعفير محال ،

الحجة الثانية : هي أن الصور الكثيرة أذا أرتسبت في هـــذا ألحل

 <sup>(</sup>٣) بدليل أن الماله قوة أخذ المصورة ، وليس له قوة حفظها : ص
 ٢٤٧

الصغير ، مُحيننذ يلزم وڤوع النفوس بعضها على بعض ، خوجب ان يختل الكل .

هذا اذا قلنا : ان تلك النفوس حصلت فيه . وان قلنا : انها

الحجة الثاقة: أن مذهب « الشيخ » أنه لا معنى للادراك الاحضور صورة المدرك في المدرك ، فلما قال : هذه الصور حاضرة في هذه القوة ، مع أن هذه القوة ما أدركتها ، فحينلذ يلزم أن يكون هذا الحضور . وذلك يناقض قوله أنه لا معنى للادراك الا مجرد الحضور .

# المسئلة الثانية

أبا توله: « وعضوها بتدم الدباغ » فيعناه: العضو العسابل للقوة المسباة بالحس المسترك ، والقوة المسباة بالخيال هسو بقسدم الدباغ ، والدليل طيه: أنه بتى وتعت الآنة في هذا العضو ، اختلت أنعال هذه المتوة .

# ولمقائل إن يقول : هنا سؤالان :

المسؤال الأولى: أن بتقدير أن يكون هذا العضو الله لهذا النمل ، لا بحلا للقوة الفاطة لهذا الفمل ، فانه يلزم من وقوع الآفة في هذا الفمل ، وحيننذ لا يبكن الاستدلال بذلك على كون هذه القوة حالة في هذا العضو .

السؤال الثانى: أن محل هاتين المتوتين أما أن يكون جزءا من النماغ ، أو جزمين ، والأول باطل ، والا لكانت الصورة المحاشرة عند الحدى المتوتين ، تكون حاضرة عند التوى الأخرى ، وحيننذ بلزم أن يقال : متى كانت هذه الصورة حاضرة عند الخيال ، أن يكون المحس ، المسترك مدركا ، وجب أن المسترك مدركا ، وجب أن لا تكون تلك الصورة حاضرة عند الخيال ، وكلا المتولين باطل ، والثانى المضا باطل ، والا لمزم جواز أن يختل أحد الغملين مع بقاء النائى على السلامه ـ كا لمى سائر المتوى ـ معلوم أن ذلك باطل .

قال الشيغ: « وههنا قوة آخرى فى الباطن تدرك من الأمور المحسوسة ما لا يدركه الحس ، مثل القوة فى الشاة التى تدرك من الذلب معنى لا يدركه الحس ولا يؤديه الحس ، فان الحس ليس يؤدى الا الشكل واللون ، فاما أن هذا ضار أو صديق أو عدو أو منفور عنه كانتركها قوة آخرى تسمى وهما »

التنسير: لما اثبت القوة الباطنة المدركة لصور الحسوسات، وهي الحس المشترك ، واثبت خزانتها ، وهي الخيال ، شرع الآن في اثبات المسوقة الباطنة المدركة لمعانى المسسوسات، وهي المسهاة بالوهم، وتقريره: ان كون هذا الشخص صديقا أو كون ذلك عنوا: معنيان مضافان الى هذين المسخصين، ولا شك أن الحس لا يعركهما، فلابد من اثبات قوة اخرى تعركهما، وهي المسهاة بالوهم.

ولقائل أن يقول: لم لا يجوز أن تكون القوة الواحدة مدركة لتلك الصور ، وهذه المعانى . ولا يبكنكم أن تبطلوا هسذا الاحتمال الا مالبناء على أن الواحد لا يصدر عنه الا الواحد . وقد ابطلناه . ثم تقول: المدليل على أن المدرك لمهذه المعانى هو المدرك لتلك الصور: أنا أذا تلنا: أن هذا الشخص المحسوس عدو ، فقد حكينا على هذا الشخص بكونه عدوا . والمحاكم بشيء على شيء لابد وأن يكون متصسورا لكليهسا . فنبت: أنه لابد من الاعتراف بشيء واحد ، يكون ذلك الشيء بعينه مدركا للصور والمعانى . وهو المطلوب .

#### \*\*\*

قال الشيغ : « وكبا أن للحس خزانة هى المسورة ، فكلك للوهم خزانته تسبى الحافظة والذاكرة ، وعضو هذه الخسراتة مؤخسر الساغ »

التفسير: فيه مسائل:

#### المسالة الأولى

كما أثبت للحس الباطن الدرك لصور المحسوسات خزانة \_ وهي الخيال \_ كذلك أثبت لهذا الحس الباطن الذي سماه بالوهم خسزانة

- وهى التى تحفظ هذه - والكلام نيه عين ما تقدم ، مان هذا الذي محفظ هذه المعلني ، ان كان لم يقبلها ، مكيف يحفظه ا وان كان قد قبلها ، كين امترافل بأن الشيء الواجد قد يكون قابلا حلفظا مما . وحينظ يهال تولهم : إنه لابد من البات توتين لهذين النملين .

# المسالة الثانية

ذكر في كثير من كتبه: أن الأولى أن يقال: الحافظة لهذه المعانى فير الذاكرة المسترجعة ، كيف لا نقول ذلك ، والحفظ المساك ، والاسترجاع مقل ، والتسوة الواحدة لا تنى بنوعين مختلفين من الفعل ا وقال : الأليق متولنا (ع) الواحد لا يصبر عنه الا لواحد ، ليس الا ذلك ( وقال ) أن تذكر النسيان عجبب جدا ، وذلك لأن الانسان حال ما يتذكر الشيء الذي نسيه ، أما أن يقصد ذكره بعينه أو لا يقصده بعينه ، فأن قصده بنكره بعينه ، نهو عالم به بعينه ، لأن القصد الى الشيء المعين حال الفغلة عنه بعينه محال ، وأذا كان عالما به بعينه ، امتنع أن يتذكره ، لأن التذكر لا معني له الا تحصيل العلم به ، فانه لو كان العلم حاصلا كان بذكره طلبا لتحصيل الحاصل ، وهو محال ،

والما ان لم يتصده بذكره بعينه ، بل تصد تذكر شيء ، اى شيء كان ، علم حصل ذكر هذا المنسى دون سائر المنسيات لا غثبت : ان امر المتذكر عجيب .

#### \*\*\*

قسال التسيخ: « وهنا قوة تفعل في الخيالات تركيبا وتفعيلا ، تجرع بين بعضها وبعض ، وكذلك تجرع بينها وبين الماني التي في الذكر ، وتفرق هذه القوة اذا استعملها المقل سيت مفكرة ، واذا استعملها الوهم سيت متخيلة ، وعضوها الدودة التي في وسط الدماغ »

التفسي : ههنا مسائل :

<sup>(</sup>٤) بتوله : ص

لا أثبت القوة الباطنة المدركة لمعلني المحسوسات ، شرع الأن في القوة المصورة ، وتقريره : أنه يمكننا أن فركب بعض المصور الخياطية مع بعض ، كما أذا تخيلنا جبلا من ياقوت ، وبحرا من زئبق ، وانسانا له ألف الف راس ، ويمكننا أن فركب هذه المصور الخيالية بهذه المعلن الوهبية ، كما أذا حكمنا بأن هسذا الشخص صديق ، وهذا عبو ، المثبات (ه) هذا التركيب وهسذا التحليل نعل ، وأما أدراك الماهيات غائبا أنفعال والقوة الواحدة لا تكون ناعلة ومنفعلة معا ، ولما كانت تلك التوى كلها منفعلة ، وجب أن تكون هذه المقوة الفاعلة مفايرة لتلك القوة المنعلة التي هي المقوة المدركة ، وذلك هو المطلوب ،

ولقائل أن يقول: السؤال عليه من وجهين:

الأول: هذه المتوة التى تتصرف نى المسور الجزئية والمانى النجزئية . هل تدركها أ فان كانت تدركها فقد اعترفتم بأن القوة الواحدة لا يبتنع أن تكون مدركة مصرفة معا . وحينئذ يسقط دليلكم . وأن كانت لا تدركها فبن لا يدرك شيئا كيف يكن أن يتصرف فيه أ وليت شعرى كيف غفل هؤلاء القوم عن أبثال هذه الموالات الظاهرة الجلية القوم عن أبثال هذه الموالات الظاهرة الجلية القوية من كل عاتل .

الوجه الثاني (٦) ان المدرك للتصورات الكلية والتصديتات الكلية ، ليس الا النفس . والنفس جوهر مجرد واحد ، ليس فيه أجزاء ولا أبعاض ، حتى يقال : صاحب النصورات ثىء ، وصاحب التصديقات شيء آخر .

واذا ثبت هذا منتول : المتصورات ادراكات ، وأما التمسديقات من عبارة عن تركيب تلك التمسورات وتحليلها ، ثم أن هذبن الأمرين يستقل بهما جوهر المناس من غير تمسديد الترى والأجزاء فيه ، وأذا جاز ذلك في الكليات ، فلم لا يجوز مثله في الجزئيات 1

<sup>(</sup>ه) مَاذَا ثبت : ص (٦) السؤال الثاني : ص

# السالة الثانية

زعم : أن هــذه التوة اذا اســنعبلها العتل سببت مفكرة ، وان. استعبلها الوهم سببت متخيلة . وهها بحثان :

البحث الأول: ان المتل اما أن يمكنه ادراك هذه المسور الجزئية والممانى. المجزئية ، أو لا يمكنه ادراكها ، فأن أمكنه ادراكها فنتول : لمل المدرك لها هو المتل ، لا هذه القسوى التي اثبتوها ، وعلى هسذا التتدير لا يمكنكم اقامة الدلالة عسلى اثبات هذه التوى ، وأن كان لا يمكنه ادراكها ، فحيننذ يكون المتل فأغلا عن هذه الجزئيات ، فكيف يمكنه استعمال هذه المترة المنكرة في تلك الأمور مع كونه غافلا عنها بالكلية ؟

البحث الثانى: هو أن تولكم: أنه أذا استعبلها الوهم سيست متخيلة ، اعتراف منكم بأن الوهم يستعبلها ، واستعبال الوهم لها عمل ، وكون الغمل مدركا لتلك الممانى الجزئية أنفمال ، وحينئذ فقد سلمتم أن الوهم مبدأ الفعل والانفمال مما ، وأذا كان كذلك ، فلم لا يجوز أن بكون المتوى لهذا التركيب والتحليل هو الوهم فقط ، من غير حاجة الى أثبات ، هذه المتوة 1

# السالة النالثة

# في

# بيان قوله (( وعضوها الدودة التي في وسط الدماغ ))

منتول: أما الدودة مصنفتها مذكورة في كتاب « التشريح » وانها عرفوا أن هذه التوة هناك لأنه متى حصلت الآمة في هذا الموضع ، اختل معلى هذه المتوى ، وقد تقدم الاستدلال على هذا الكلام .

# \*\*\*

قسال الشسيخ : « فهذه هي القوة التي في باطن الحيوان ، اعنى الحس المشترك والخيال والوهم والحافظة والمتغيلة »

التفسير: الكلام على الدلائل التي تهسك بها في إثبات هذه القوى .

الا أنى أزيد هنا سؤالا آخر فأتول : صور المحسوسات كما يمكن أفراكها على وجه جزئى ، فكذلك يمكن أدراكها على وجه كلى ، وأيضا : المانى الجزئية القائمة بهذه الأشخاص المحسوسة كما يمكن أدراكها على وجه جزئى ، فكذلك يمكن أدراكها على وجه كلى ، وأيضا : التفكر وهو عبارة عن التركيب والتحليل كما يمكن حصوله في الجزئيات ، فقد يعتل حصوله أيضا في الجزئيات ، فقد يعتل حصوله أيضا في الجزئيات ، وأن جملة المحدود والبراهين مركبة عن تصورات كلية مجردة غثبت : أن أدراك الملائم وأدراك المهانى ، كما يعتل حصولها في الجزئيات ، فقد يعتل حصولها أيضا في الكليات . فأن لم يمتنع أسفاد هذه الأمور المثلاثة في الجزئيات الى توة واحدة ؛ وأن أمتنع أسفادها الى توة واحدة ؛ وأن أمتنع أسفادها الى توة واحدة ، فكيف يحكم بأسفادها ألى توة واحدة ، فكيف يحكم بأسفادها في الكليات الى جوهر النفس ؟ مع أنه في واحدة ، فكيف يحكم بأسفادها في الكليات الى جوهر النفس ؟ مع أنه في ذاته شيء واحد ليس فيه تركيب البنة . فنبت : أن هذا الكلام مختل .

#### \*\*\*

قسال الشيغ : « والحس الشترك غير الخيال • لأن الحافظ في القابل والحفظ في كل شيء بقوة غير قوة القبول • ولو كان الحفظ لقوة القبول • تكان الماء يحفظ الاشكال كما يقبلها ، بل للماء قوة قابلة وليس لم قوة حافظة »

التنسير: هذا الكلام قد تقدم ذكره والاعتراض عليه . وأيضا: فهو قد ذكر ههنا أن الماء له قوة القبول ، ولميس له قوة الدغظ . فنقول : أن اثبات الدعوى الكلية ، بذكر المثال الواحد لا تثبت ، ملا يلزم من كسون الأمر كذلك في سائر الواضع ، وأما ترك المثال ورجع للى اللدليل العام ــ وهو أن المتبول أمران مختلفان فيهتنع صدورهما عن قوة واحدة ــ كان الكلام ما ذكرنا ( وهــو) أن المشيء ( الذي ) يحكم عليه بكونه حافظا ، لابد وأن يحكم عليه بأنه قابل . لأن الذي لا يقبل كيف يحفظ ؟ وحينذ يلزم القطع بأن الشيء الواحد محكوم عليه بكونه حافظا ، ويلزم القطع بأن الشيء الواحد محكوم عليه بكونه قابل ، لأن

السال المسينة: « وهوة المتصلة المغفيلة خاصيتها دوام المركة ، ما ثم يغلب وحركتها محلكاة الأشياء باشباهها واغتدادها ، فتارة تحكن الراج كان يغلب عليه السوداء فتغيل صورا سودا ، ومحاكاة الكسار مبات ، او محاكاة الكار وجبت »

التنسسير : المراد منه : أي من خواص القوة المتغلقة تشبيهه الشيء بشبهه أو بضده . أما التشبيه بالشبيه ه خلان الرجل اذا استولى عسلى مزاجه الخلط السوداوى ، غانه يرى في منابه الصور الدود .

وأبا الشبيه بالمسد فكها قال في بعض المكابات : الها نعبر بالمدادها .

وهنا آخر الكالم في القوى الباطئة الحركة ،

# الفصل الخامس عثىر

غی

# الفقى للحكة الطيولينية

قسال الشبيخ: « وأما القوة الحركة فهى مبدأ انتقال الأعضاء بالوسط المفسل والعضب بالارادة »

التضمير: اعلم: أن قوله « التوة المخركة هي مبدأ انتقال الأعضاء » ليس هيه الا تبديل لنظ بلنظ ، فائه أبدل القوة بالبدأ ، والمحسركة مكونها مؤكرة هي التقال الأعضاء ، ليس فيه الا تبدل لنظ بلنظ ،

وأما قوله « بتوسط العضل » غالراد منه : ما ثبت في عام المطب ( وهو ) أن العامل لمتوة المحس والحركة الما يتعد في العصب النابت من العفاغ ، بدليل : أنا أذا ربطتا المعسبة من العفاغ ، بدليل : أنا أذا ربطتا المعسبة وبطا قويا فكل ما فوق موضع الربط مما يلي جانب المماغ والاحساع ، غانه يبلى فيه الحسن والمحركة ، وكل ما تحت ذلك الموضع مما يلي المجالب الآخر ، غانه يبطل عنه المحسن والحركة . وذلك يدل على أن قوة الحسن والحركة أنها تصل الى الأعضاء بواسطة أجسام روحانية نافذة من المهاغ أو النخاع في شظايا الأعصاب الى جملة الأعضاء ولما المفضل وسفاتها وأحوالها ممذكورة في كتاب « التشريم »

قسال الشبيخ : (( وله أعوان أولى وثانية ، فالمون الأول هو المدركة ، المتخيلة واما العاقلة ، والعونان الأخريان قوى النزوع الى المسدرك أما نزاعا نحسو جنب ، أو نزاعا نحسو دفع ، فالتزاع نحسو المجتب هو المتخيل أو المظنون نافعا وملاما وهذه المقوى تسمى شهوانية ، والازاع تحو المدفع هو المتخيل ، ضار أو غير ملائم على سبيل الفلية ، وهما مندا السنكمال المقوة المحركة في الحيوان المقيم ناطق ، والحيوان المتالية ، والمتلوان المتعال المتوان المتعال المتوان المتعال المتعالم المتعال ا

حيث هو ناطق ، فاحدى القوتين لدفع الضار ، والثانية لجنب الضرورى والثانية )

التفسيم: ههنا مسائل:

# المسالة الأولى

اعلم : أن الحركة الاختيارية لها مبادىء مرتبة بعضها على بعض في أربع مراتب :

فالرتبة الأولى \_ وهى ابعد الراتب \_ هى أن يعتد الحيوان كون المنعل الغلانى مشتبلا على ما يعيل الطبع اليه ، أو على ما يغنر الطبع عنه ، أو لا يعتد فيه واحدا من هذين الأمرين ثم أن ذلك الاعتقاد قد يكون اعتقادا حقيقيا علميا ، وقد يكون اعتقادا طنيا ، وقد يكون محض الاعتقاد علمارى عن سبب يوجبه ، بل هو محض اعتقاد حصل في الذهن لا لموجب ،

واعلم: أنه ما لم يحصل اعتقاد كونه ناغما أو ضارا ، لم يقدم الحيوان على الغمل والقرك ، وأنها سبى النعل الحيواني فعلا اختياريا ، لأن الاختيار عبارة عن طلب الحيز ، وهذا أشارة الى ما ذكرناه ، فاذا لم يحصل لا اعتقاد كونه ضارا أو لا اعتقاد كونه ناغما ، امتنع الاقدام على الجذب أو الدنع ، بلى يبقى على الحال الموجودة ، فهذه هى المرتبة الأولى .

ولها الرقبة الثانية: نهى أنه اذا حصل اعتقاد كونه ناما ، ترتب عليه حصول ميل الى الجنب ، واذا حصل اعتقاد كونه ضارا ، ترتب عليه حصول ميل الى الدفع ، والميل الى الجنب يسمى الشهوة ، والميل الى الدفع (يسمى ) بالغضب ، وهذه هى المرتبة الثانية .

ولها المرتبة الثالثة: نتد ذكر نبي « الاشارات »: أنه عند حصول الشهوة يحصل اجباع على الغمل وعند حصول الغضب يحصل اجباع على الدغع. وهذه المرتبة لم تذكر ههنا وهذا هو الأصوب. وذلك لأنه لا معنى للميول الى الجذب الا الاجهاع على الجذب ، ولا معنى للميل الى الدغع الا الاجهاع على الترك.

وأما الرتبة الرابعة : وهي من الحقيقة الرتبة الثالثة \_\_ نهى انه اذا حصل الميل الجازم من الجنباو الدفع ، انضاف ذلك الميل الجازم الى المتوة المركوزة من الأعصاب والعضلات ، فيصير الجبوع الحاصل من ذلك الميل الجازم مع هذه المتوة المركوزة من الأعصاب والعضلات : موجبا لحصول الفعل ، واذا عرفت ما ذكرناه ، سهل عليك الوقوف على عبارات الكتاب .

وقوله : « النزاع نحو الجنب هو المتخيل أو المطنون نامما أو ملائما » مشمر بالنرق بين النامع وبين الملائم ، مالنامع ما يكون وسيلة الى حصول ما هو مطلوب لذاته ، والملائم ما يكون مطلوبا لذاته ،

# السالة الثانية

اعلم: أن الذى يتحرك بالاختيار هو الذى يتصد الى أن ينعل النعل المعين ، والقاصد الى النعل المعين لابد وأن يكون عالما بهاهية ذلك النعل المعين لأن التصد الى الشيء الذى لا يكون متصورا : محال : أن الذى يكون متحركا بالاختيار لابد وأن يكون هو بعينه مدركا لماهية ذلك النعل . فثبت : أن المدرك والمحرك لابد وأن يكون واحدا .

ومذهب « الشيخ » أن التوة المركة محل ، والتوة المحركة في محل آخر . وذلك باطل قطعا .

# \*\*\*

قال الشميغ : «فهذه هي القوة الشتركة للحيوانات الكاملة من حيث هي حيوانات كاملة »

التنسير : ليس كل ما كان حيوانا كان موصوفا بكل هذه القوى الموصوفة المذكورة ، فان كثيرا منها يكون خالبا عن كثير منها . فاما الحيوان يكون موصوفا بها بأسرها ، فانه يكون بالفا في المرتبة الحيوانية التي أتسى الكبال .

قسال الشسيخ : « وكلها كمالات اجسام على سبيل تصور تلك الأجسام بها »

التنسيم : الراد : أن هده المتوى الدركة والمتوة المحركة التى عديناها ، بانها كلها جسهانية بمعنى أنها حالة نى البدن . وأما جرهر النفس ، فأنه غير موصوف بشيء من هذه التوى . والذى نختاره وتقول به : أن جميع هذه القوى والمبادئ ( التي هي ) صفات حاصلة لجوهر النفس ، هي (1) الموصوفة بالمتوى المدركة والمحركة بأسرها .

#### \*\*\*

قسال المُسيخ : « ولذلك لا تتم المعالها الا بلجسسام ، وتختلف بحسب الأجسام »

التفسي : اعلم : أن « الشيخ » استدل على أن هذه القوى جسمانية بأن قال : هذه القوى لا تتم أمعالها الا بالأجسام ، وتختلف بحسب اختلاف الأجسام .

وهذه متدمة واحدة وو ولابد وأن نضم اليها متدمة ثانية ... هي كبرى القياس ... وهي أن يقال: وكل قوة لا يتم نعلها الا باجسام وتختلف بحسب اختلاف الأجسام ، فانها تكون قوة جسمانية ، وحيننذ ينتج هذا المتياس: أن هذه القوى قوى جسمانية .

# \*\*\*

قال الشييغ : « أما الدركة فيعرض لها أذا اتفعلت التها ، بأن لا تدرك ، أو تدرك قليلا ، أو تدرك لا على ما ينبغى ، كما أن البصر أما أن لا يرى أو يرى رؤية ضعيفة ، أو يرى غير الموجود ( موجودا ) أو على خلاف ما عليه الوجود بحسب انفعال الآلة »

التنسير : اعلم : أن « الشيخ » لما ادعى أن هذه القوى لا تتم أغمالها الا بالأجسام ، وتختلف أحوالها بحسب اختلاف الأجسام ، أخذ يحتج عليه من وجوه :

الحجة الأولى: هذا الكلام وتتريره: أن دخول الآمة على الأممال المصادرة عن التوى تكون على ثلاثة أوجه: المتشوش والنقصان والمطلان

<sup>(</sup>۱) مانها می : ص

ثما التشوش نيكون بسبب المعر ، وإما النقسان والبطلان نقد تكون بسبب البرد ، وجبيع هذه القوى المنكورة يحصل نبها هذه الاقسام الثلاثة ، وذلك أن البصر إما أن لا يدى ، وذلك هو البطالان ، أو يدى وؤية ضمينة ، وذلك هو المقصان ، أو يدى الشيء على خلاف ما هو عليه ، وذلك هو التثبوش ، وكذا القول نمى سائر المواس الخبس الظاهرة ، وفي الخبس الباطية ، نيبت : أن أنمال هذه التوى لا تتم الا بالأجسام ، وأنه متى تغيرت تلك الأجسام عن أيزجتها الموانقة لتلك الأنمال ، فسأن تلك الأنمال ، فسأن الله الإنمال ، فسأن الله المناس أو النتصان أو البطلان .

ولقائل أن يقول: أن هذا لا يدل على كون هذه التوى جسبانية في ذواتها ، لأنه من المحتبل أن تكون هذه الأجسام آلات للنفس في هسذه الأبمال فأن عنسد اختلاف هسذه الأجسسام تختل الافعال ، لاجل اختلاف طك الآلات »

#### \*\*\*

قسسال الشمسيخ: « ويعرض لها أنها لا تحس بالكيفية ألتى من التها ، أذ لا آلة لها ألى آلتها ، وأنها تدرك بالآلة ويعرض لها أن لا ندرك غملها ، لأنه لا آلة لها ألى غملها ، ويعرض لها أن لا تدرك ذاتها ، لأنها لا آلة لها ألى ذاتها »

التنسسير : هذه هي الحجة الثانية على أن هذه التوى لا تتم أمعالها الا بالأجسام . وتقريره : أن التوة الباصرة لا تدرك نفسها . وهذا يدل على أن ادراكها لملاشياء مرتوف على الآلة ، فلما أمتنع أن يتوسط بينها وبين ادراكها آلة ، وأمتنع عليها أن تتوسط بينها وبين ادراكها آلة ، وأمتنع أن يتوسط بينها وبين غفسها آلة ، لا جدم أمتنع عليها أن تدرك آلتها ، وأن تدرك ادراكها ، وأن تدرك نفسها ، فثبت : أن هذه القوى لا تتم ، أفعالها الأحسام .

ولقائل أن يقول: هذا الكلام ضعيف من وجهين:

الأول : لم لا يجوز أن يقال : الافراكات قسمان : أفراك يمكن تمقله بجميع الأشياء ، وأفراك لا يمكن تمقله بجميع الأشسياء ، فالقوة

المائلة توة يبكن تعللها لجبيع الأشياء ، فلا جرم صبح عليها أن ندرك نفسها وأن تدرك ادراكها لفيرها ، وأن تدرك النها . وأما التوة الباصرة . فيبتنغ تعللها الا بالألوان والأضواء ، فلا جرم يبتنع تعللها بنفسها وادراكها والحاصل: أن هذا الابتناع لا يملل بفتدان الآلة ، بل أن امتناع تعلق القوة الباصرة بهذه الأشياء ، أمر ثابت لغير القوة الباصرة ونفسها ، لا لعلة منفصلة ، فما لم تثبتوا نساد هذا الاحتمال غانه لا يتم دليلكم .

الوجه المثانى: هب أن هذا الابتناع بملل بنتدان الآلة لكن هذا انها يدل على أن هذه القوى لا تصدر عنها آثارها الا بواسطة هسده الآلات. وهذا القدر لا يدل على أنها في ذواتها جسمانية ، لاحتبال أن يتال : أنها في ذواتها مجردة عن المواد ، الا أن صدور أنمالها عنها لا يمكن الابواسطة هذه الآلات الجسمانية . وعند فقدانها يبتنع صدود الأنمال عنها .

# \*\*\*

قــال الشــيخ : « ويعرض لها : انها أن انفعلت عن محســوس قوى ، لم تحس بالضعيف أثره ، لأنها أنها تدرك بانفعال آلة ، واذا أستد الانفعال ثبت الأثر ، وإذا ثبت الأثر ، لم يتم انتعاش (٣) غيره معه »

التغييم : هذه هي الحجة الثالثة على ان أفعال هذه القوى لا تتم الا بالأجسام ، وتتريره : أنه لم وضع سراج في مقابلة الشهس ، غانه اذا نظر الانسان اليه قانه لا يراها ، وعند سماع صوت الرعد ، لا يسمع دسوت البعوضة ، وعند الاحساس بالنيران العظيمة لا يحس بالحرارة الضعيفة ، وكل ذلك يدل على أن الاحساس بالمحسوسات القوية بمنع من الاحساس بالمحسوسات الفيعيفة ، ثم قال : والسبب فيه : أن الاحساس انها يكون بالانفعال والتأثر عن المحسوسات ، غاذا قسوى الاحساس قوى الاتفعال ، وإذا قوى الانفعال ثبت الأثر ، وإذا ثبت الأثر لم يتم انتماش غيره معه ،

<sup>(</sup>٢) انتعاش : اع

ولقائل أن يقول: هذا أيضا ضعيف . وبيانه بأسئلة:

الأول: انا بينا: ان المتوة وان كانت مجردة بحسب ذاتها عن المادة ، ولكنه لا ببتنع أن يكون صدور نعلها عنها موقوفا على وجود آلة جسمانية ، ولا تكون تلك الآلة الجسمانية ، كيف كانت : كافية في ذلك ، بل شرط صحور ذلك الأثر عنها : كون تلك الآلة الجسسمانية واقعة على وجه مخصوص ، غاذا لم تحصل تلك الخصوصية فحينئذ يختل ذلك النعل ، هما لم تبطلوا هذا الاحتمال ، غانه لا يتم دليلكم .

السؤال المثانى: ان الحكم الذى ذكروه باطل ، طردا وعكسا ، لما الطرد : خلان قوة الخيال عندهم جسسمانية ، ثم انا حال ما نتخيل البحر والجبل والسماء والأرض ، يمكننا أن نتخيل البقة والبعوضسة ، وأما العكس ، خلانا حال ما نتفكر في تركيب المتدمات المعلية ، يكسون هذا الممل عمل النفس الناطقة ، لأن التصرف في الكليات لا يتأتى الا من النفس ، ثم انا حال استفراقنا في التفكر في تركيب برهان عملى ، لا يمكننا أن نستحضر ادراكا آخر وعلما آخر ، فههنا هذا الامتناع حاصل مع أن هذه المقوة قوة عملية مجردة .

السؤال الثالث: ان عندكم الادراك سواء كان كليا أو جزئيا ، هو عبارة عن حضور صورة المدرك في المدرك ، واذا ثبت هذا منتول : انه اذا توى الادراك كان ذلك لأجل أن المصورة الحاضرة في ذات المدرك ، صورة ، ثابتة قوية ، وثبات هذه المصورة ، توتها تبنع من حصول صورة الحرى ، وهذه الملة التي ذكرتبوها نيبا اذا كان محل الادراك جسسها تأنها بعينه ( لا ) نيبا اذا كان محل الادراك جوهرا مجردا ، نثبت : أن الاستدلال بذلك على كون التوة المدركة جسسهانية خطسا .

\*\*\*

<sup>(</sup>٣) من وجوه : ص

قسال الشسسيغ: ﴿ ويعيض لها أن البدن ﴿ في كُل شخص ﴿ } ) اذا أخذ يضمف بعد سن الوقوف أن يضعف جبيعها ﴿ في كُل شخص ﴿ هُ ) فلا يكون ولا شسخص واحد تسلم فيه القوة الحاسسية • فائن كلها بدنية ﴾ )

التفسير: هذه هي الحجة الرابعة على أن القوى الحاسة جسمانية وذلك لأن بعد الأربعين ، يأخذ البدن في الضعف ، وهذه التوى أيضا تأخذ في المضعف ، وذلك يدل على أن ضعف البدن يستلزم ضعف هذه التوة ، وذلك يدل على انها جسمانية ،

ولقائل أن يقول: لا نسلم أن هذه التوى تأخذ مَى الضعف بعسد الأربعين . وبيانه من وجوه :

الأول: أنا قد رأينا كثيرا ممن كان في زمان شبابه كثير الأمراض والملل ، غلما دخل في سن الكهولة قوى مزاجه وزالت الأمراض والملل عنسه .

الثاني : ان الشيخ يزداد حرصه ولهله . قال النبى عليه المسلام : 
لا يهرم ابن آدم ، ويشيب معه اثنان الحرص والأمل » ولا شك أن الحرص والأمل ادراكات جزئية وارادات جزئية . ثم انها بعد الأربعين تأخذ من المتوة لا من المسعف ، فبطل تولكم : ان هذه التوى تأخذ من المسعف بعد الأربعين . ثم نقول : هب أن الأمر كما ذكرتم ، ولكن لم لا يجبوز أن يقال : هذه القوى وأن كانت غير جسمانية بحسب الذات ، الا أنها جسمانية بمعنى أن أنمالها لا تصدر عنها الا بواسطة هذه الآلات . ملاجرم لزم من اختلال البدن اختلال هذه الألمال .

واعلم: أنهم لما احتجوا بهذه الحجة على أن هذه التوى جسمانية ، فقد احتجوا بما يقرب منها على أن القوة المقلية غير جسمانية ، قالوا : القوة المقلية تقوى بعد الأربعين ، مع أن المبدن يضعف بعد الأربعين ، فلما قويت القوة المقلية عند ضعف المبدن ، علمنا : أن القوة المقلية غير جسمانية ، وأنها غنية في ذاتها عن البدن .

<sup>(</sup>٤) ستط بن : ع (٥) زيادة بن ع

واعلم: أن هذا الكلام ضميف أيضًا • وبيانه من وجهين :

الأول: هو أن الحـواس الظاهرة خبسة ، والباطنة خبسة أخرى . نيكون مجبوعها عشرة ، ومع الشهوة والنفسب اثنا عشر ، ومع السبعة النباتية وهي الجاذبة والماسكة والهاضهة والدائمة والفازية والمامية والولدة تكون تسعة عشر ، وكل ذلك أضداد وموانع للتوة المعلوة عن اشتفالها بتحصيل المعارف الحقيقية : المتصورية والتصديقية .

اذا ثبت هذا فنتول : اذا نرضنا أن التوة المعلية جسهانية ، فبعد الأربعين يضعف البدن وتضعف جميع التوى . فهب أن التوة المعاتلة تضعف . لكن تضعف أيضا تلك التوى النسعة عشر التي كلها عوائق وبوانع وأضداد العاتلة بن انعالها الخاصة بها . فهب أنه يضعف فعلها بسبب ضعف ذاتها ولكنه يتوى فعلها بسبب ضعف سائر أضدادها فيتابل ضعف ذاتها بضعف فقد واحد بن أضدادها ضعف سائر اضدادها معينا الها على أنعالها غلم لا يجوز أن تكون توتها بعد الأربعين لهذا السبب الها على أنعالها غلم لا يجوز أن تكون توتها بعد الأربعين لهذا السبب المناهدا المناهدا السبب المناهدا ا

الثانى: ان التهوة الماتلة الى زمان الأربعين تد تكررت عليها الاندراكات التصورية والتصديقية . وكثرة الأنعال سبب لحصول الملكة ، فلم لا يجوز أن تكون زيادة توتها على الادراكات ، أنها كانت بسبب حصول هذه الملكة التى ذكرناها ؟

الوجه القالث: انالحرص والأمل يتوى كل واحد منها نمى زمان الشميخوخة . مع أنهما يتعلقان بالادراكات الجرئية . والادراكات الجزئية هى عندكم جسمانية .

الوجه الرابع: لا يجوز أن يقال: المزاج الكهولي أوقف الادراكات المعتلية، ولا يجب علينا أن نذكر السبب فيه، بل يكتينا مجرد المطالبة.

وأبا قوله في آخر هذا الفصل : (( فائن هذه كلها بدنية » فاعلم : أنه لما ذكر دلائله الأربع على أن هذه القوى المدركة للجزئيات جسمانية ، مرح عقيبها بذكر النتيجة فقال : ( فاذن كلها بدنية » أي فاذن هـذه القوة المدركة للجزئيات بدنية .

قسال النسيخ: « وكذلك المحركة ، وذلك فيها اظهر ، لأن وجودها بحسركة آلات هى فيها ، ولا وجسود لها من حيث هى كذالك ذات فعل خساص »

التفسيم: المراد: أن التوة المحسركة بدنية جسمانية . واحتج عليه بتوله: أن رجودها بحركة الآلات هي نيها . والمراذ : أن التوة المحركة لا تكون توة محركة الامع حركة الآلات الجسسمانية التي هي الأعصاب والأوتار والمضلات .

ثم تال : ولا وجسود لها من حيث هى كذلك ذات نعل خاص . والمراد : أنه لما ثبت أن القوة المحركة لا تكون قوة محركة ، الا سمع الآلات الجسمانية ، ثبت أنه لا وجود لها من حيث أنها كذلك ذات نعل خاص بها دون الآلات الجسمانية ، والحاصل : أنه لما ثبت أنها لا تكون قوية على المتحريك الا مع الآلات الجسمانية ، امتنع أن يقال : أنها وحدها بدون الآلات الجسمانية تكون قوية على المتحريك .

ولقائل أن يقول : هذا الكلام مختل بحسب المعنى وبحسب اللفظ أما كونه مختلا بحسب المعنى فهن وجهين :

الأول: لا نسلم أن النوة المحركة لا تكون قوة محركة الا بواسطة هذه الآلات الجسمانية . وذلك لأن هذه النوة التي تحرك الأعضاء والأوتار والمعضلات ، فلو كان تأثيرها في تحريك الجسم موقوفا على هذه الآلات موقوفا على الات أخرى . ولمزم التسلسل ، أو لزم توقف الشيء على نفسه . وكلاهما باطلان .

الثانى: هب أن تأثير هذه القوى فى التحريك يتوقف على هسده الآلات الجسمانية . فلم قلتم :انه يلزم أن تكون هذه المتوة حالة فى الجسم ؟ ولم لا يجوز أن يقال : المحرك للبدن هو النفس المتى هن جوهر مجرد ، الا أنها لا تقوى على هذا التحريك الا بواسطة هسده الآلات الجسمانية ؟

وأما أن هذا الكلام مختل بحسب اللفظ • فمن وجهين:

الأول: ان توله: ان وجودها بحركة آلات هى نيها ، مسمر بأن وجود هذه المقوى معلل بحركة تلك الآلات ، لكنه لا نزاع نى ان حركة تلك الآلات حركات اختيارية تكون معللة بهذه القوى . وحينئذ يلزم الدور .

الثانى: أن قوله: أن وجودها بحركة آلات هى نيها مصادرة على المطلوب الأول . لأن توله هى : ضمير عائد إلى التوى ، وتوله نيها (٦) : ضمير عائد إلى الآلات . نكان المعنى : أن هذه التوى موجودة ني هذه الآلات ، وليس المطلوب الا ذلك . نكان هذا مصادرة على المطلوب الأول . وأنه باطل .

فهذا جبلة ما ذكره (( الشيخ )) في بيان أن هذه المقوى جسمانية م قال المسر : الحق عندى : أن المدرك بجبيع الادراكات اجبيع المدركات هي النفس وأن المحرك أيضا هو النفس . ويدل عليه وجوه :

الحجة الأولى: — وهى الفاية (٧) فى التوة والوضوح — ان نتول: انا اذا سبعنا صوت « زيد » علينا: ان صاحب هذا الصوت شخصى معين مشكل بالشكل الفلانى ، واذا راينا صورة العسل حكينا بانه موصوف بالطعم الفلانى ، والحاكم بشىء على شىء بجب ان يكون مدركا للحكم والحكرم به ، ضرورة ان التصديق مسبوق بتصور الطرفين مغهنا شىء واحد هو المدرك لجميع هذه المحسوسات بجميع هسدة الادراكات التى هى الحواس الخبس ، ثم تقول : اذا تخيلنا صسورة «زيد » ثم ادركنا صورته ، حكينا بان صورة هذا المحسوس هى صورة لذلك المتخيل ، فعلينا ان الادراك والتخيل ، حصلا لشىء واحد ، ثم نقول : انا نحكم على هذا الشخص بانه عدو ، وعلى الآخر بانه صديق ، نقول : انا نحكم على هذا الشخص بانه عدو ، وعلى الآخر بانه صديق ، نهذا الحاكم بجب ان يكون مدركا لهذه الأشخاص ولهذه المعانى ، لمين ما ذكرناه .

<sup>(</sup>٦) نيها هي ضوير: ص (٧) الهاية: ص

ثم نتول: انا نتصرف في صور المحسوسات وفي هـ فه الماني الجزئية بالتركيب تارة ، وبالتحليل اخرى . ثم نقول: انه يمكنا حبل الكليات على الجزئيات ، نهننا شي، واحد هو المدك للكليات والجزئيات مما ، لكن مدرك الكلى هو النفس ، ومدرك الجزئي أيضا هو النفس . مثبت: ان المدرك لجميع المدركات الكلية والجـزئية بجميع أنـ والادراكات: شيء واحد وهو النفس . ثم نقول: الذي يحرك بالاختيار هو الذي يتصد الى التحريك . والتصد الى الشيء مشروط بكون ذلك القاصد مقصورا لماهية ذلك المقصود ، ولكونه حاكما بأنه يجب تحصــيل ذلك المتصود . وعند هذا التول ( مان ) كل محرك بالاختيار هو قاصد الخلك التحريك . وكل قاصــد أمرا من الأمور نهو شاعر بهاهية ذلك المتصود ، ينتج: كل محرك بالاختيار نهو شاعر بهاهية ذلك المتصود ، ينتج: كل محرك بالاختيار نهو شاعر بهاهية ذلك المتصود ، نتج: أن المدرك والمحرك شيء واحد . وهذا برهان ناطع في اثبات هذا المطوب .

واعلم: أن هذا الفصل من أدل الدلائل على أثبات النفس الناطقة . وذلك لأنا نتول : الانسان شيء موصوف بكل الادراكات ، بجبيع المدركات . ولا شيء من أجزاء البدن كذلك ، ينتج من الشكل الناني : أن الانسان شيء مغاير لمجموع البدن ولجبيع أجزائه وهذا البرهان هو الذي عليه تعويلنا في أثبات أن النفس جوهر مغاير لجموع البدن ، ولكل واحد من الجزائه ع

الحجة للثانية في اثبات هذا المطلوب: أن كل واحد يعلم بالضرورة أنه هو الذي أبصر المبصرات وسمع المسموعات وذاق ولمس وتدبل وتفكر واشتهى وغضب ، ومن نازع فيه فقد نازع في أجلى العلوم الضرورية وأوضحكا ، ولا شك أن المشار البه لكل واحد بقوله « أنا » لميس الا جوهر النفس ، فوجب أن يكون الموصوف بهذه الأفعال ربهذه الصفات : ليس الا النفس ،

الحجة القائية: النفس لو لم تكن مدركة للجزئيات ، لما كانت مدركة لمجذا البدن من حيث أنه هو ، ولو لم تكن مدركة لم تكن قاصدة للتصرف من حيث هو ، فحينئذ يكون الاتسان مفايرا لهذا البدن ، ولا يكون له تعلق بهذا البدن من حيث أنه هذا — وكان هذا البدن شيئا آخر اجنبيا عن الانسان من كل الوجوه — ومعلوم أن كل ذلك باطل . فثبت بهذه البراهين : أن جميع هذه القوى والادراكات من صفات النفس .



# الفصل السابس عثير في

# النفس الناطعت

قال الشبيغ: (( ومن الحيوان: الاتسان ( وهو مختص بتفس (۸) ) انسانية تسمى نفسا فاطقة ، اذ كان أشهر افعالها وادل آثارها الخاصة بها: النطق ، وليس يعنى بقولهم نفس ناطقة انها مبدأ النطق فقط ، بل جمل هذا اللفظ لقبا لذاتها ))

/ قال المفسر: لما تكلم في القوى الحيوانية ، شرع الآن في شرح احوال النفس الانسانية . وهذا مسألتان:

# المسالة الأولى

الراد من النفس: الشيء الذي يشير اليه كل واحد بتوله « انا » فان نفس كل شيء ذاته وحقيقته ، وذات الانسان هو الشيء الذي بشير اليه بتوله « انا فعلت » و « انسا غضبت » وهنا دقيقة : وهي أن الشيء الذي يشير اليه كل واحد بتوله « انا » مغاير للشيء الذي يشير اليه كل واحد بتوله « انا » مغاير للشيء الذي يشير اليه كل واحد الى غير، بتوله « انت » وذلك لأني اذا أشرت الى نفسى بتولى « انا » فالمشار اليه ليس هو اللهن ولا جزء من أجزاء البدن ، لأني حسال ما أكون شديد الاهتمام بنحصيل أدراك أو بتحصيل فعل ، فاني كثيرا ( ما ) أتول : أنى فعلت بنحصيل أدراك أو بتحصيل هذا يكون المشار اليه بتولى « أنا » حاصلا في ذهني لا محالة ، مع أني في تلك الساعة أكون غافلا عن بدني وعن في جميع أجزاء بعني ، وهذا يدل على أن المشيء الذي أشير اليه بتولى « أنا » مغاير لهذا البدن ولجميع أجزاء البدن ، وأما الذي أشير اليه

<sup>(</sup>٨) يختص بننس : ع

بتولى « انت » غليس إلا هذا البدن ، لأن المشار اليه بقولى « انت » ليس الا ما ادركته ببصرى ، وما ذاك الا هذا المجسم المفسوس ، وكذلك فان الانسان اذا مات ، غالذى كان يشيم الى نفسه بقوله « انا » لم يبق ، ولما الذى كنت السيم اليه بقولى « هو » غانه باق ، غلهذه السقيقة ترى المقلاء يقولون غيبن مات : أنه ما بقى وأنه هلك ، وقد يقولون : أنه هو هذا الجسد الموضوع هنا ، فقولهم : هلك وما بقى ، يديدون به ذلك الشيء الذى يفسم الى نفسه بقوله « اذا » وقولهم هذا الجسد هو ذلك الانسان بويدون به ذلك المشيء الذى كان فهره بهشيم اليه بقوله « هر »

# रूपमा सान्ता

ظاهر كلام و الشيخ » يدل على أن تسلية النفس الاتسانية بالنفس الناطقة حض اللقب من غير أن ينيد فائدة معتولة . وعندى : أن أنه ليس الأمر كذلك ، بل هو أمام يفيد فائدة معتولة . وبيانه : أن المدرك الشيء تسمان :

احدهها: الذى يدرك شيئا لكنه لا يبكنه أن يمرف غيره أنه أدرك ذلك الشيء . وهذا حال جبيع الحيوانات المجم ، مأنها قد تدرك أمورا كثيرا بما يلائمها أو ينافرها . ولكنها لا يبكنها أن تعرف غيرها أحسوال نلك المدركات .

والقسم الثانى: الذى يدرك شيئا ثم يعكنه أن يعرف غيره بأنه أدرك ذلك الشيء . وهذا هو الانسان ، مأنه أذا أدرك شيئا أمكنه أن يعرف غيره أنه أن يعرف غيره ألله الشيء ، وأمكنه أيضا أن يعرف غيره أحوال ذلك المدرك . ثم أن هذا التعريف له طرق كثيرة : منها النطق والعمارة ، ومنها الكتابة . ألا أن أكبلها هو النطق ، ملا جسيم جعلوا النطق عبارة عن كون الانسان قادرا على أن يعلم غيره ما في قلبه من الأحوال المختلفة والادراكات المتباينة ، مظهر بهذا أن وصف النفس الانسانية بأنها ناطقة ليس بحض اللقب ، بل هو اسم يقيد هذه الفائدة

واعلم : أن المحكماء لما قالوا في حد الإنسان : أنه الحيوان الناطق : طمن بعضهم فيه ، وقال : أن المحد باطل طردا وعكسا .

أما الطرد ، فلأن البيغاء ينطق وليس بانسان ، وأما العكس ، فلأن الأبكم انسان وليس بناطق .

واعلم: أن من وتف على ما ذكرناه في تنسير الناطق ؛ علم أن هذا السؤال باطل ، وذلك لأنا بينا أن مرادنا من الناطق: كونه قادرا على اعلام غيره بما في قلبه من الأحوال والعلوم ، والببغاء لا يقدر على ذلك ، والأبكم يقدر على ذلك بسائر الطرق ، فزال هذا السؤال . >

قال الشيخ: ((ولها خواص (٩) منها ما هو من باب الفعل في البدن ، ومنها ما هو من باب الانفعال ، فلها الذي لها من باب الفعل في البحدن والانفعال ، ففعل ليس يصحد عن مجرد ذاتها ، وأما الادراك الخاص ، ففعل يصدر من مجرد ذاتها من غير حاجة إلى البدن ))

√ التقسيم: ذكر أن خواص النفس منها ما هو من باب الادراك. ومنها ما هو من باب الانمال . وعندى: ومنها ما هو من باب الانفعال . وعندى: أن هذا التقسيم مختل . وذلك لأن الادراك اما أن يكون تصورا ، واما أن يكون تصديقا . غاما التصور غانه من باب الانفعال ، غانه عبارة عن حصول صورة في النفس من غير أن يقترن به حكم ، غلا يكون للنفس ممها نسبة الا بالقبول . وهذا هو الافتمال وآما التصديق غانه من باب الفمل . لأنه عبارة عن الحكم بثبوت شيء لشيء . وهذا الحكم غعل . غثبت : أن الادراك اما أن يكون انفعالا . وإذا كان كذلك ، كان جعل الادراك قسما للمن والانفعال خطا .

<sup>(</sup>١) نص عبارة عيون الحكمة: « ولها خواص منها ما هو من باب الادراك ومنها ما هو من باب الادراك ومنها ما هو من باب الانفعال ، غاما الذي لما من باب النمل في البدن والانفعال فنمل ليس يصدر عن مجرد ذاتها من غير حاجة الم، البدن »

ولجيب أن يجيب فيقول: المراد بالنعل والانتعال اللذين جعلها في مقابلة الادراك: النعل والانتعال اللذان لا يكونان ،ن جنس الادراك.

\*\*\*

قال الشيخ: « واما الأفعال التي تصدر عنها بمشاركة البدن والقوى البدنية: فالتمقل والروية في الأمور الجزئية ، فيما ينبغى ان يفعل وما لا ينبغى ان يفعل ، بدسب (١٠) الاختيار »

التفسير: ذكر أن الأنعال التي تصدر عن النفس الناطقة ببشاركة البدن والتوى البدنية ، ابران : أحدهما : النعقل - والثاني : الروية (١١) في الأمور الجزئية نيما ينبغي أن يفعل وما لا ينبغي أن يفعل ، بحسب الاختيار . ولقائل أن يتول : أتريد بهذا التعقل أدراك الكليات ، أو ادراك الجِزِّئياتَ } فان أردت به أدراك الكليات ، فهذا القسم قد جعلته معلا يصدر من مجرد ذاتها من غير حاجة الى البدن ، وأن أردت به ادراك الجزئيات ، فتحد زعت فيما سحيق : أن أدراك الجهزئيات لا يحمل الا للتوى الجسمانية ، نكيف اسندته الآن الى جوهر النس الناطقة ؟ أما الثاني وهو الروية في الأمور الجزئية . فهذا أيضا من الكلام العجيب . وذلك لأنه يقال : هل تقول بأن النفس تدرك الجزئيات أر لا أ فأن قلت به معينئذ بيطل ما ذكرته في النصل المتقدم من أن ادراك الجزئيات لا يحمل الا للتوى الجسمانية . وأن لم نقل به محينئذ يمتنع كون النفس متروية ميها ، لأن التروى نبارة عن التصرف نمى الأمور ، بالتركيب تارة وبالتحليل الحرى ، فان لم تكن تلك الجزئيات مدركة للنفس ، فكيف تقدر النفس على التصرف فيها ؟ وحقا أقول : أن اقدام هذا الرجل الكبير على مثل هذا الكلمات التناقضة ، لعجيب جدا .

\*\*\*

(١٠) وبحسب: ص (١١) الرؤبة: ص

قال الشبيخ : (( ويتعلق بهذا الباب ; استنباط الصناعات (١٢) المعلية والتصرف فيها (١٣) كالملاحة والفلاحة والمساغة والتجارة » 

التفسيم : هذه الصناعات الما أن تستنبط كلية ، مثل أن تنستنبط أن النلاحة كيف تكون 1 وتسد تستنبط جزئية مثل أن تستنبط أن فلاحة

أما الوجه الأول: نهو من خواص النفس ، ولا تعلق للبدن بـــه النتـــة .

وألها الوجه الثاني : نهو من خواص القدوى البدنية ، ولا تعلق المنفس به . نلم يبق هنا شيء يكن أن يضاف الى النفس والبدن جبيما .

# \*\*\*

قال التُسبع: (( واما الانفعالات فاحوال تعرض للبدن ، مع مشاركة النفس الناطقة ، كالاستعداد للضحك والبكاء والخجل والعياء والرحمة والرافة والأفلة ، وغير نقك )) (١٤)

( / التقسيم: اعلم: ان الانسسان الما ان يعتبر حال ما لم يعجّل في الوجود ، أو يعتبر حال ما دخل في الوجود ، أما التسم الأول وهو أن يمتبر حال ما لم يدخل في الوجود ، فاما أن يعتقد فيه كونه ضارا أو ناهما . أو لا يعتقد فيه لا كونه ضارا ولا كونه ناهما . أما التسم الأول . وهو أن يعتقد فيه كونه ضارا . فاذا اعتقد أن الضار مقوجه الميه . فان اعتقد كونه قادرا على دفعه ، حصل في قلبه ميل جازم الي الدفع ، وذاك هو المفضب . وعند حصول هذا التصور والميل الى الدفع ، يتسخن المبدن ويحصل الفليان في دم القلب . وأن اعتقد كونه عاجزا عن دفعه ، حصل في قلبه الخوف ، وانحصر الروح القلبي في الداخل ، وتغير لون

هذه الأرض كيف تكون ا

<sup>(</sup>١٢) الصناعة : ص

<sup>(</sup>١٣) نيها كالصناعة والفلاحة والملاحة : ص

<sup>(</sup>١٤) النص : « وأما الانفمالات فأحوال تتبع استعدادات تعرض للبدن مع مشاركة النفس الناطقة كالاستعداد للضحك والبكاء والخجل والحياة والرافة والالفة . وغير ذلك »

الوجه الى الكهودة والرساسية . وأما أن كان يحيث تارة يجوز كونه مادرا على دنمه ، وتارة يمتقد كونه عاجزا عن الدنع ، نههنا كما اختلط ني جوهر النفس هذان الاعتقادان ، نمانه يختلط ني ظاهر البدن آثار المنفسب والخوف . وأما القسم الناني . وهو أن يمتقد في ذلك الأمر المستقبل أنه بتقدير حصوله يكون نافعا ، نمان لم يمتقد تجويزه متوجها اليه ، نمانه يحصل ني قلبه ميل جازم بأنه لابد من تحصيله . وذلك هو الشهوة . نمان اعتقد كونه متوجها اليه حصل في قلبه نمرح وسرور وانبسط الروح القلبي الى خارج ، وكل ما كان النرح أتوى ، كان ذلك الاتبساط أجبل . وحينئذ يسخن البدن ويحسن لونه وتظهر آثار صلاح الحال على الوجه . هذا كله كلام في اعتبار ما لم يدخل في الوجود .

أما التسم الثانى : وهو اعتبار حال ما دخل فى الوجود . غذاك الشيء لما أن يمتقد فيه كونه تبيحا ، أو الشيء لما أن يمتقد فيه كونه تبيحا ، أو لا ذلك ولا هذا . فإن اعتقد فيه كونه حسنا تبعه الفرح بسبب ما يتوقع من حدوث آثاره النافعة ، وأن اعتقد فيه كونه تبيحا ، تبعه الحسنن وأنحصار دم المثلب الى باطن التلب . وعندما يمتقد أنه غير تبيح ، عانه يخرج دم القلب الى ظاهر البدن . وأذا اختلط هذان الاعتقادان في النفس ، توالت الانبساطات والانتباضات على بشرة الرجه . وذلك هو الخجل .

# فهذا هو الاشارة في ضبط هذه الأحوال .

واعلم: أن الغرح قد يتبعه المصحك ، لما أن الحرارة توجب تبدد العضلات ، والحزن والخوف قد يتبعها البكاء . بسبب أن الروح أذا أنحصر في داخل القلب ، استولى البرد على ظاهر البدن ، والبرد يوجب التبيض والتكثيف ، وأذا أسستولى هسذا التبيض على جرم الدماغ ، أنعصر منه شيء من الرطوبات وسال إلى المينين ، وذلك هو البكاء . فهذا هو الحكم الأكثرى في هذا الباب .

واذا عرفت هذا غنقول : انه ما لم يحصل اعتقاد أنه خير أو شر أو نافع أو ضار ، لم تحصل الرفبة والنفرة . وما لم يحصل هذان الأمران لم تحصل هذه الأعراض النفسانية في جوهر النفس ـ اعتى المنفــب والشهوة والغرح والخوف والحزن والخجل ـ بل حصول هذه الأعراض في جوهر النفس المناجوة المنكورة في جوهر البدن . >

# \*\*\*

قال الشيخ: « وأما الذي يخصها وهو الادراك فهم النصور للمعاني الكلية ، وبنا حاجة الى أن نصور لك كيفية هذا الادراك »

﴿ التفسيم : لا شك أن كل ادراك نهو اما تصور واما تصديق . ملا ادرى لم اتتصر هنا على ذكر التصور ، ولم يذكر التصديق البتة . >

# \*\*\*

قال الشيخ: (هنتول ان كل واحد من اشخاص التأس مثلا . هو انسان ، لكن له احوال واوصاف ليست داخلة في آنه انسان ولا يعرى منها هو في الوجود ، مثل حد جسده في قده ولونه وشكله واللموس منه . وسائر ذلك ، فان هذه كلها وان كانت انسانية فليست شرطا في آنه انسان ، والا لتساوى فيها ( كلها ) اشخاص الناس كلهم ، ومع ذلك فان نمقل ان هناك شيئا هو الانسان »

التهسيم: المراد من هذا الكلام: أن اشتخاص الناس مشتركة مَى معنى الانسانية ومختلفة مَى مقاديرها وأشكالها وسائر صفانها . وما به المساركة غير ما به المباينة . مَعنى الانسانية فيها مفاير لهذه الصفات . >

# \*\*\*

قال الشيخ : « وبئس ما قال من قال : أن الإنسان هو هذه الجملة الحسوسة ، فاتك لا تجد جملتين على حالة واحدة »

التفسي : قال بعضهم : الانسان هو هذه الجبلة المحسوسة في الخسارج .

واعلم: أن هذا المذهب باطل ، واحتج « الشيخ » على بطلانه بأن جميع الجملة المحسوسة في الخارج ، مختلفة في المتادير والأشكال ، والإنسان من حيث هو انسان أمر واحد في الكل ، واعلم: أن هذا الاستدلال ضعيف ، وذلك لأنه أن وقع النزاع في أن الانسان عبارة عن هذه الجبلة المحسوسة أم لا أ فلا نزاع في أن الأجسسام النباتية والمعنية ليسست الا هذه الأجسام ، ثم انك لا تجد جسمين من النبات الا وهما مختلفان في القدر والشكل والصفة ، وكذا القول في المعنيات ، ومع ذلك فلم يلزم أثبات نفس مفارتة لها ، فكذا هنا ، وكذا القول في الأعراض ، فأن كان سوادين يفرضان ، فهمسا مشتركان في معنى السوادية وغير مشتركين في تكوين هذا ، وذاك ، فلم يلزم أثبات تفس مفارقة للاعراض فكذا هنا .

بل الواجب أن يقال : الدليل على أن الانسان ليس هو هذه الجبلة المسوسة وجوه :

الأول : انا قد نعقل معنى الانسان حسال كوننا غاظين عن هــذا البدن بمجموعه وبأجزائه .

الثائى: ان أجزاء هذا البدن متبدلة نيكون هذا البدن متبدلا . وأما « زيد » من حيث هو ذلك الشمار اليه بتوله « أنا » غانه غير متبدل ، والمتبدل مغاير لغير المتبدل ، غالبدن المحسوس مغاير للمشار اليه بتوله ه أنا »

الثالث : ان المحسوس من هذا البدن هو هذا السطح واللون • والعلم الضروري حاصل بأن المشار اليه لكل أحد بقوله « أنا » بأق •

فثبت بهذه الدلائل: فساد قول من يقول: الانسان هو هذه الجبلة المحسوسة . >

# \*\*\*

قال الشيخ: « وهذه الأحوال الفريبة تلزم الطبيعة من جهة قبول مادتها ا فان كل واحد من اشسخاص الناس تتفق له مادة عسلى مزاج واستعداد خاص • وكذلك يتفق له وقت وزمان • واسباب اخرى تتعاون على الحاق هذه الأحوال (10) به الحاقا خاصا به »

سلمس من هذه الأحوال للهاهيات من جهة مواردها ، ثم الحس اذا ادرك الانسان سن حيث هن عن اذا ادرك الانسان من حيث هن عن ادرك الانسان من حيث هن عن الحيث الأدرك ا

التنسيم : لما بين أن معنى الانسانية مفاير للطول المصدوس والشكل المضوص واللون المضوص ، ذكر ما هو السبب لحصدول هذه الأحوال المختلفة مع الانسانية ، وذلك السبب : هو المادة .

ولقائل أن يقول : تعليل هذه الأعراض المختلفة بالمادة بأطل . ويدل عليه وجهان (١٦) :

الأول: ان مادة النفس الانسانية ليس الا الجسم ، ولا شك ان طبيعة الجسسمية معنى وإحد ، فلو كان الوجب لهذه الصسفات هو الجسمية ، ثم ان الجسمية معنى واحد فى الكل ، لزم استواء جميع الأبدان فى جميع هذه الصفات ، وذلك محال ،

الثانى: هو أن الاختلاف فى هذه الصفات لو كان لأجل المادة ، فالاختلاف فى المواه ان كان لأجل الاختلاف فى الصفات ، لزم الدور . وان كان لاختلاف مواد تلك المواد ، لزم التسلسل . وهو محال .

الثالث: انه لو كان حصول هذه الصنات الأجل المادة ، لدامت هذه الصنات بدوام المادة التي هي الجسبية ، وذلك محال .

الرابع: ان المادة تابلة ، والمقابل لا يكون عندهم مؤثرا ، فيمننع أن تكون حصول هذه الأحوال مختلفة لأجل المادة ، بل السبب في حصول هذه الأحوال المختلفة: أن كل صفة حصلت في مادة ، فقد كانت المادة فبل تلك الصفة موصوفة بصفة أخرى ، وتلك الصفة السابقة أعدت المادة لتبول الصفة الملاحقة .

#### \*\*\*

قال التسيخ : « ثم ان الحس اذا ادرك الانسان ، فانه تتطبع بيه صورة ما الانسان ، من حيث هي مخالطة لهذه الأحوال والاعراض

د مخالطة هذه الأعراض والاحوال الجسمانية ، ولا سبيل لها الى ان ترتسم نيها مجرد ماهية انسان . . . المخ » ( عيون الحكمة )

<sup>(</sup>۱٦) وجهان : ص

الجسهانية ، ولا سبيل لها الى أن ترتسم فيها مجرد ماهية الانسان حتى يكون ما يشاكل فيها نفس تلك الماهية ، وهذا يظهر بانثى تامل ، والحس كانه نزع تلك الصورة عن المادة واخذها في نفسه ، لكن نزع ، اذا غابت المادة غاب ، ونزع مع العائق العرضية المادية ، فاذن لا مخلص للحس الا مجرد الصورة ، وأما الخيال فانه (قد ) يجرد الصورة تجريدا أكبر من ذلك ، وذلك أنه يستحفظ الصورة وأن غابت المادة ، لسكن ما يتراءى لملخيال من المصورة الماخوذة عن الانسان مثلا لا يكون مجردا عن المغلاق المادية ، فان الخيال ليس يتخيل صورة الا على نحو ما ، من شان المحس أن يؤدى اليه ، وأما الوهم فانه وأن استثبت معنى غير محسوس ، فلا يجرده الا متعلقا بصورة خيالية ،

فائل لا سبيل الشيء من هذه القوى أن تتصور ماهية شيء مجرد عن عاتق الواد وزوائدها الا النفس الإنسانية ، فانها هي التي تتصور كل شيء بجده ، كما هو منقوص عنه المائلق المادية ، وهي المعنى الذي من شائه أن يوقع على كثيرين ، كالانسان من حيث أنه أنسان فقط ، فأما أذا تصور هذه المعانى ، تعدى التصور الى التصديق بأن يؤلفه بينها (١٧) على سبيل القول الجازم »

التفسي : قد عرفت أن الشخص المعين من الناس أنها صيار ذلك الشخص لأن الإنسيانية أنضافت اليها أعراض كثيرة ، وصيار بجموعها ذلك الشخص ، أذا عرفت هذا فنتول : الادراك أما أن يكسون الدراكا للجزئي ، أوللكلي . فأن كان أدراكا للجزئي فأما أن يكون أدراكا للجزئي فاما أن يكون أدراكا للجزئي فاما أن يكون أدراكا للحساس ، فأنه عبارة عن أدراك هذا الشخص من حيث أنه هيذا ، الحساس ، فأنه عبارة عن أدراك هذا الشخص من حيث أنه هيذا ، بشرط أن يكون ذلك الشخص حاضرا ، والثاني هيو التغيل ، فيانه يكتنا أن تتخيل صورة « زيد » بعينه ، وأن لم يكن « زيد » حاضرا ، وأما أدراك الكلي ، فهو أن يعقل الانسان من حيث أنه أنسان ، مع قطع النظر عن جبيع لواحقه وصفاته المزائدة عليه ، وهذا الإدراك هو التجريد التسام .

<sup>(</sup>۱۷) بنها : ع

ولقائل أن يقول: هذه الصورة العتلية التى زعبتم أنها مجرد (11) مورة جزئية مشخصة حالة فى نفس «زيد» وتكون مترونة بسائر الصفات التائمة بتلك النفس. فكيف زعبتم: أنها ممورة كلية مجردة أبل نتول: التول بالبنات الصورة المجردة محال فى العتول. لأن ذلك المجرد اما أن يكون موجودا أو معدوما ، فأن كان موجودا فلما أن يكون فى الخارج أو فى الذهن ، والأول باطل لأن كل ما يكون موجودا فى الخارج نهو شخص معين ، فلا يكون مجردا ، والثانى باطل لأن كل ما حصل لمى ذهن معين ، فهو صورة شخصية حالة فى نفس معينة ، ولا يكون مجردا ، وأما أن كان معدوما فالمدوم نفى محض وعدم صرف ، فيمتنع وصفه بكوته مجردا أو يكون مشتركا فيه .

لا يقال: الراد من قولنا: ان الصورة الذهنية كلية أنا لو حذفنا شخصيتها وكونها في الذهن ، فأن تلك الماهية من حيث هي هي تكون منطبقة على ماهية جبيع الأشخاص الخارجية . لانا تقول: أذا أتنعتم بهذا التدر ، فلم لا تقولون بأن الشخص المعين الموجود في الأعيان أمر كلى أ بمعنى أنا لو حذفنا شخصيتها وكونها في الأعيان ، لكانت تلك الماهية منطبقة على ماهية جبيع الأشخاص الذهنية والخارجية .

# \*\*\*

قال الشيخ: (( فالانسان الذي يصدر عنه هذه الأفعال يسبى تنسا ناطقة ، وله قوتان: احداهها: معدة نحو المهل ووجهها الى البدن ، وبها يعيز بين ما ينبغى ان يفعل ، وما يحسن ويقبع في الأمور الجزئية ، ويقال له: المعلى ، ويستكبل في الناس بالتجارب والمادات ))

التفسيع : الراد : أن النفس الناطقة لها توتان : احداهها عملية ، وهى التى باعتبارها يتمكن من تدبير البدن ، وبهذه القوة يميز الانسان بين ما ينبغى أن يفعل ، وما يحسن وما يتبع

<sup>(</sup>۱۸) مجردة : ص

نى الأمور الجزئية . وهذا الكلام قد ذكره فيها نقس ، فهو مكرر . وقد ذكرنا عليه : أن هذا القبيز بين ما ينبغى وبين ما لا ينبغى ، وبين ما يحسن وبين ما لا يحسن : لها أن يكون على رجه كلى ، أو على وجه جزئى . فأن كان الأول ، فهذا دلخل فى الادراكات الكلية ـ وهى المتوة النظرية ـ وأن كان على وجه جزئى ، لام كون النفس مدركة للجزئيات ، وذلك عده باطل .

ولجين أن يجيب فيقول: هذه الادراكات كلها كلية ، الا أن بعضها يكون البراكا لما يكون وجوده باختيارنا ونعلنا \_ وهذا النوع من الادراك يسمى بالقوة العلية \_ وبعضه يكون ادراكا ، لما وجوده لا يكون باختيارنا ونعلنا \_ وهذا النوع من الادراكا يسمى بالقوة النظرية \_

# \*\*\*

قبال الثبيغ ; « (والثانية (قوة ) بعدة نحو النظر والمقل الخاص بالنفسي ، ووجهها الى فولق ، وبها ينال الفيض الالهى ، وهذه القدوة (قد تكون بعد باللقوة ) ما لم تعقل (١٩) شيئا ولا تتصور ، بل هى مستعدة لأن تعقل المقولات ( بل هى استعداد ما للنفس ، نحو تصور المقولات ) وهذه تسبى المقل بالقوة والمقل المهولاني ، وقد تكون قوة اخرى اخرج مثها الى الفعل ، وذلك بان تحصل التفس المقولات الأولى ، على نحو المصول الثاني (٣٠) الذي نذكره ، وهذا يسبى المقل بالمتكة ، ودرجة المحدل النفس عقل المقولات تسبى عقلا مستفادا »

التفسيم : هذا هو الكلام في تفصيل أحوال المتوة النظرية التي للنفس الناطقة . وأعلم : أنها تابلة للعلوم والمعارف . ثم هذا على أربع مراتب :

<sup>(</sup>١٩) بعد بالمتوة لم تفعل شيئا : ع

<sup>(</sup>۲۰) الثاني : سقط ع

الربية الأولى: أن تكون النفس خالية من جميع المعارف الهديهية والكسبية ، والنفس متى كانت في هذه الدوجة ، غانها تسمى عقلا هيولانيا .

والرابة الثانية : هي أن تحصل لها العلوم البديهية ، والعلوم السنتادة من الحواس والتجارب ، والنفس متى كانت في هذه العرجة ، فانها تسمى عقلا بالملكة ، وذك لأن حصول هذه العلوم البديهية ، ينيد النفس قدرة على أن تتوصل بتركيبها إلى اكتساب ( العلوم ) النظرية ،

والرقبة الثالثة: أن يكتسب هذه العلوم النكرية ، الا أنها لا تكون حاضرة بالنعل ، ولكنها تكون بحيث متى شاء الانسان أن يستحضرها ، قدر على ذلك ، والنفس متى كانت فى هذه الدرجة ، غلاها تسمى علا بالنعل ، و « الشيخ » أهبل هذه المرتبة فى هذا الكتاب ،

والربية الرابعة : أن تكون تلك العلوم والمعارف حاضرة حاصلة بالنعل ، والانسان يشاهدها أو ينظر اليها بعين عقله ، والنبس متى كانت في هذه المرتبة تسمى عقلا مستفادا .

#### \*\*\*

قال الشيخ: ﴿ وَكُنْ كُلُ مَا يَخْرِجُ مِنَ القَوَةَ الَي الْفَعَلَ ﴾ فالمسا يغرج بشى، تفيده تلك الصورة • فائن المقل بالقوة الله يصبح عقلاً بالفيل بسبب تفيده المعقولات ، ويتصل به اثره • وهذا المشىء هو الذي يفعل المقل فينا • وليس شيء من الأجسام بهذه المسفة • فائن هذا ( اللشي، ) عقل بالفعل • وفعال فينا • ويسمى عقلا فعالا ))

المتفسيم : المتصود من هذا الفصل : اثبات المتل الفمال . والدليل على وجوده : أن هذه المنوس الناطقة كانت عى أول الأمر خالية عن الممارف والعلوم ، بعد أن عن الممارف والعلوم ، بعد أن لم تكن حاصلة ، فلابد لحصولها من سبب . وهذه المتدمة حتة ، لأن حدوث الشيء بعد أن لم يكن ، لابدله من سبب . فاما أن يكون ذلك السبب يجب

آن يكون عتلا بالنعل ، نهذا انها يظهر اذا قبل : ان ذلك السببه اما ان يكون جسما ، أو حالا في الجسم ، أو لا جسما ولا حالا في جسم ، والتسمان الأولان باطلان ، فتعين الثالث . ثم نتول : ذلك الموجود المجرد الذي لأجله تصبي هذه انفوس عالمة يعد ان كانت جاهلة ، لا يجوز أن يكون هو الله ـ تعالى ـ بل يجب أن يكون غيره . وذلك المغير انها يمكن أن يؤثر في تصبير النفس عالمة ، بعد أن كانت جاهلة ، لو كان هو في نفسه عالما بحقائق الأشياء ، علما لازما لذاته ، باقيا ببقام وجوده ثم نقول : ذلك الغير يجب أن يكون شسينا واحدا لا غير . وعند انبات جبيع هذه المتسات يظهر اثبات أن ذلك الشيء يكون عقلا بالفعل في ذاته ، ويثبت أنه هو الذي يصبير النفوس عالمة بالنعل . وكان نظك الشيء عقلا غمالا ، ويكون هو والعقل (١٦) النعال واحدا .

و « الشيخ » لم يثبت شيئا من هذه المتدمات ، ولم يقرر واحدة منها بشبهة ، فضلا عن حجة ، فكيف يمكن اثبات هذا الشيء الذي سماه بالمثل ؟

ومن الناس من قال: لم لا يجوز أن يكون المؤثر في حصول هذه المعارف والعلوم: هو الجسم ، لأن الجسم أدون حالاً من النفس ، والأدون لا يكون سببا لحصول صفة الكبال لما هو أشرف منه ، فقت: أن المؤثر في حصول هذه المعارف والعلوم: ليس هو الجسم ، ولا يكون شيئا حالا في الجسم ، لأن المحال في الجسم أحسن حالا من الجسم ، ولما لم يصلح الجسم لهذه الاعادة ، فلأن لا يصلح المعرض الحال في الجسم لهذه الاعادة عنه النفادة عنه المعرض والمعارف : موجود ليس بجسم ولا جسماني .

ثم نتول: ذلك الشيء الما أن يكون هو الله \_ سبحانه \_ أو غيره والأول باطل . لأنه تمالي واحد . والواحد لا يصدر عنه الأ الواحد . عثبت: أن ذلك الشيء موجود غير الله \_ تمالي \_ ثم نتول: ذلك الشيء

<sup>(</sup>٢١) العتل: ص

يجب أن يكون مقصورا للأشياء ، ومتصرفا بها أدراكا حاضرا بالنمل ، لأن كل كبال يحصل منه شيء لشيء ، فحصول ذلك الكبال أذلك المنيد ، أولى من حصوله أذلك المستنيد ، فذلك الوجود الذي هو العلة لحصول هذه المعارف والعلوم في ننوسنا ، يجب أن يكون ها أولى بأن يكون موصوفا بهذا الكبال ، ثم نتول : لم لا يجوز أن يكون مبدأ حدوث هذه المعلوم والمعارف لبعض الننوس شيئا ، والمبدأ لحصولها لطائفة أخرى من الننوس شيئا آخر ؟ وذلك لأن الجوهر الواحد كاف في ذلك ، ولا حاجة في هذا (الى) التكثير .

فهذا ما يبكن أن يقال في تقرير هذه القدمات .

واعلم: أن هذه الكلمات بعد ضم هذه الزيادات اليها في غساية المضعف . أما الكلام المبنى على الخسية والشرف . فقد عرفت (٢٢) أنه ليس في غاية المتوة . وأما ترله : لا يجوز أن يكون المؤثر في حصول هذه المعارف هو الله — تعالى — لأنه واحد ، والواحد لا يصدر عنه الا الواحد . فنتول : والمعتل الفعل موجود واحد في ذاته ، فكيف تصدر عنه هذه المعارف التي لا نهاية لها ؛ والنفوس التي لا نهاية لها ؟

مان تالوا : الصادر عنه انها هو الوجود ، والوجود شيء واحد قي نفسه ، وانها يتعدد بحسب تعدد الماهيات ، فنقول : هسذا بنساء على ان تأثير العلة الفاعلة في وجود المعلول لا في ماهيته ، وقد أبطلنا ذلك في سائر الكتب ، ثم ان سلمنا ذلك ، لكنا نقول : فاذا جوزتم ذلك ، فلم لا يجوز أن يقال : الصادر عن المبدأ الأول سسبحانه سهو الوجود فقط ؟ وأما تعدد الموجودات فانها يكون بحسب تعدد الماهيات والقوابل . ثم ان سلمنا أن مبدأ هذه المعارضموجود مجرد غير اقف ستعالى سفم تلتم : أن ذلك الموجود يجب أن يكون مدركا للحقائق وعالما بها ؟ (ل) قوله : ه علة الكمال أولى بذلك الكمال » تلنا : هذا الكلام خطابى ، وذلك لأنه لمبس كل ما كان علة الشيء ، فانه يلزم كونه موصسونا بذلك المعلول .

<sup>(</sup>۲۲) وقد عرفته : مس

الا ترى أن المحركة علة للسخونة . ثم انها غير موصوفة بالسخونة كوالشمس مسخنة مع أنها غير مسخنة في نفسسها . وايضسا : فالغمل الفعال مبدأ عندهم لحدوث جبيع الألوان والأشكال والأعراض المسائهة بالأجسام كوبدأ أيضا لحدوث صور الجسمية والصور النوعية في المواد . ثم أن هذا المعتل غير موصوف بشي من ذلك البنة . فلم لا يجوز أن يكون مبدأ لحصول هذه المعارف والعلوم كوان لم يكن موصوفا بشي منها ؟ ثم أن سلبنا أن الأمر على ما قالوه . لكن لم لا يجوز أن يكون المعتل المعتل المعتل الكل (٢٣) نفس كوهر آخر على حدة كاو يكون المعتل المعال لمطائنة أخرى ( تجمل ) النفوس جوهرا آخر ؟ على ما كان يقول أصحاب للطلسهات . ويسمون ذلك الجوهر الماجد المستكلة بتكيل ذلك ألموهر كور البعارف والمعارف والمعارف والمعارف والمعارف والمعارف كالأبلوم كالإخوة كويكون ذلك الجوهر المعارف والمعارف كالأبلوم كوري اللهامات وهو الذي لا يزال يهديها الى مصالحها خوهرا المعارف كالأباها المهارف والمعارف وروبي النوم على سبيل المرؤبا .

# \*\*\*

قال الشيخ: «وبياسه من عقولنا: قياس الشيس من ابصارنا م فكما أن الشيس تشرق على المصرات فتوصلها بالبصر ، كذلك أثر المعلل الفمال يشرق على المتخيلات ، فيقبلها (٢٤) بالتجريد عن عوارض المادة معقولات ، ويوصلها بالفسنا »

المتفسي: اعلم: ان المتصود بن هذا النصل: كلام شعرى . وذلك لأنه زعم أنه كما أن الشبيس هو النبر الأعظم في المالم الجسباني ، وبسبب نيضان الأنوار والأضواء عنها على محسوسات هذا المالم ، تقوى الأبصار الظاهرة على ادراكها ، وجب أن يكون أيضا في العالم الروحاني شيء ، نسبته إلى ذلك العالم نسبة الشبيس إلى هذا العالم .

<sup>(</sup>۲۳) لکن : ص (۲۲) لیجملها : ع

غاذا وقعت أضواؤها على المركات المروحانية على القوى المدركة الروحانية ، قوبت القوى المدركة الروحانية ، عسلى أوبت العركات المرحانية ، وهذا الكلام مع كونه شمسعريا ، هو أقسوى من ذلك الذي ذكره نمى معرض المبرهان اليقيني .

# ولكن هنا شيء هو (( الله الأعظم))

نان كان هو « الشبهس » لكن حصل فى الغلك الجسمانى مع هسذا « النير الأعظم » نيرات أخرى ، وبسبب اختلاط أنوار هذه النيرات بانوار « النير الأعظم » تختلف الآثار والأنعال ، فكذلك قد حصل فى غلك العالم الروحانى ، نيرات أخرى روحانية .

وبالجبلة : غابثال هــذه الكلبات : ظنون وحسبانات ، والمــالم بحقائتها هو الله ــ سبحانه ــ

#### \*\*\*

قال الشيخ: « أن أدراك المقولات شيء فلنفس بذاته من دون آلة ، لاتك قسد علمت أن الأفعال التي تكسون بالآلة كيف ينبغي أن تكون ، وتجد أفعال الناس مخالفة لها »

التغسيم : هذه هي الحجة الأولى على أن محل الادراكات المتلية جوهر مجرد عن المادة عالم بالنفس . وتقريره : أن نقول : المتوة المعلية غنية في معلها عن المادة . وكل ما كان غنيا في معله عن المادة ، يجب أن يكون غنياني ذاته عن المادة . ينتج : أن المتوة المعلية غنية في ذاتها عن المادة . أما الصغرى . وهي أن المتوة المعلية غنية في معلها عن المادة . أما الصغرى . وهي أن المتوة المعلية غنية في معلها عن المادة . فالذي يدل عليه : أنها تدرك ذاتها ، وتدرك ادراكها لذاتها ، وتدرك المها . ومن المحال أن يكون بينها وبين ذاتها آلة ، وبينها وبين ادراكها لذاتها المة ، وبينها وبين المادة غني هذه الموة غنية عن المادة غن هذه الأعمال . وأما الكبرى ، وهو أن كل ما كان غنيا في معله عن المادة كان غنيا في ذاته عن المادة . فتقريره : أن الموجودية جزء من الموجودية . ومتى كان أحد أجزاء المركب منتقرا الى شيء ، كان ذلك المركب منتقرا

اليه . نظهر أنها لو كانت منترة في موجوديتها الى المادة ، لكانت منترة في موجوديتها ألى المادة ، لكنها في موجوديتها في منترة الى المادة ، عبي في موجوديتها في منترة الى المادة ،

ولقائل أن يقول: الإعتراض على هذه الطريقة غذ تقدم ، غلا غائدة في الإعادة .

# \*\*\*

قال الشيخ: « ولو كان تعقل بالآلة ، لكان لا تعقل الآلة الا دائماً ، لائم لم يخل اما أن تعقل الآلة بحصول حسورة الآلة ، أو بحصول حسورة أخرى ، ومحال أن يعقل الشيء بحصسول شيء آخر ، فائن تعقله بصورته ، فائن يجب أن تحصل صورته ، وحصول صورته لا يخلو من وجوه : أما أن تحصل الصورة في نفس النفس مبايئة لماثلة ، أو تحصل الصورة فيهما جبيعا ،

فان كاتت الصورة تحصل في النفس فهي مباينة ولها فعل خاص - الآنها قد قبلت الصورة من غير أن كانت (٢٥) تلك الصورة معها في الآلة وان كان حصول الصورة في الآلة فيجب أن يكون العلم بها دائما ، أذا كان العلم بحصول الصورة في الآلة ،

وان كان حصولها (٢٦) في كلتيهما ، فهذا على وجهين :

احدهما: ان يكون اذا حصل في ايهها كان ، حصل في الآفسر ، لمقارنة الذاتين ، فيجب (٢٧) اذا كانت صورتها في الآلة (٢٨) أن تكون ايضا في النفس ، اذا كانت لمقارئة الذاتين ، فيكون حينذ الملم ، يجب ان يكون دائها أو يكون (٢٩) يحتاج أن تحصل صورة أخرى من الذاتين (٣٠) فيكون في الآلة صورتان مرتين ومحال أن تكثر المسسورة الا لمواردها

<sup>(</sup>٢٥) حلت تلك الصورة : ع ــ كانت متلك عنها في الآلة : ص

<sup>(</sup>٢٦) وان كان بحصولها مي كليها : ع

<sup>(</sup>٢٧) نيجب أن يكون أذا : ع (٢٨) في الآلة : سقط ع

<sup>(</sup>۲۹) دائما نيجب ان يكرن يحتاج : ص

<sup>(</sup>٣٠) بن الرأس: ع

واعراضها و واذا كانت المادة واحدة ، والاعراض واحدة ، لم يكن هناك صورتان ، بل صورة واحدة ، ثم ان كانت صورتان فلا يكون بينها غرق بوجه من الوجوه ، فلا ينبغى أن يكون احدها معقولا دون الآخر ، فان سامحنا وقلنا : ان الصورة وحدها لا ينهيا أن تكون معقسولة ، ما لم تجد صورة اخرى ، فلابد من أن نقول حيثثنا : أن كل واحدة من الصورتين معقولة ، فاذن لا يمكن أن يعقل الآلة الا مرتين ، ولا يمكن أن نعقها مرة واحدة ، وأن كان شرط حصول الصورتين فيها ، ليس على سسبيل الشركة بل على سبيل أن يحصل في كل واحد منها صورة ليست هي الشركة بل على سبيل أن يحصل في كل واحد منهما صورة ليست هي صورة وقواما (٣١) فقد بان من هذا : أن للنفس إفعالا خاصة وقبولا للصورة المعقولة لا تتطبع (٣٢) تلك الصورة في الجسسم ، فيكون جوهر النفس بانفراده محلا لتلك الصورة )

التفسيم: هذه هي الحجة الثانية على تترير هـذا المطلوب . ولقد جاعت هذه الحجة بعبارات غامضـة ، وتقسيبات طويلة ، لا غائدة غير تتبعها . وأنا أحرزها على الوجه الملخص الذي ذكره غي سائر كتبه . نتول : لو كانت القوة العقلية حالة غي آلة جسمانية ، لوجب أن يكون واجب الادراك لمثلك الآلة دائما ، أو معتنع الادراك لمها دائما . والقسمان باطلان ، غبطل القول بكون العقلية حالة غي آلة جسمانية . بيان الملازمة : أنه قد ثبت أن أدراك الشيء عبارة عن حضور صورة تلك الآلة عندها . وتلك الصورة أما أن تكون هي نفس الصورة القائمة بتلك الآلة ، أو صورة الخرى مغايرة لها بالمعد ، مساوية لها غي تهام الماهية . وهذا القسم الناني باطل ، لأن تلك الصورة أذا كانت حاصلة غي القوة الماقلة ، وكانت القوة الماقلة ، المعتبع صورتان متباطلتان غي مادة واحدة . وذلك محال . لما ثبت بالدلبل : يجتبع صورتان متباطلين . فثبت : أن كون القوة المركة مدركة لآلتها ، بمنتع أن يجتبع المثلين . فثبت : أن كون القوة المدركة مدركة لآلتها ،

<sup>(</sup>٣١) وتوى با : ع (٣٢) لا تنقطع : ع

الصورة مكنا ، لكان ذلك الادراك عبارة عن نفس حضور تلك الآلة ، ميجب ان يقال : ان تلك الصورة متى كانت باقية ، ان يكون ادراكها باتيا ، وان كانت تلك الصورة غير باقية ، وثبت أنه يبتنع حضور صورة اخرى ، فحينئذ يلزم أن يكون كون تلك القرة المدركة مدركة لتلك الصورة : أمرا مبتنعا لذاته ، نثبت بها ذكرتا : أن المقوة المعلية لو كانت حالة في الله ، فلام أن تكون واجبة الادراك لتلك الآلة دائها ، أو معتنعة الادراك لما دائها ، أو معتنعة الادراك لما دائها ، ناها أن ذلك باطل ، نظاهر ، فانا قد نعقل المتلب والدماغ في بعض الأوقات دون البعض ، واذا ثبت أن هذا التالم ، باطل ، لزم التطع بأن القرة المعتلية ليست حالة في شيء من الآلات .

## مذا طرير مثا البرهان .

والمتاثل أن يعول : هذا بناء طى أن الادراك عبارة من مجرد حضور ماهية غير (٣٣) ماهية أخرى . وذلك باطل لوجوه :

الحجة الأولى: انه لو كان الأبر كذلك ، للزم كون الجهادات عالمة بالصنات القائمة بها . وذلك لا يقوله عامل . مان قالوا : نحن لا نقول بأن مجرد حضور شيء عند شيء يكون الدراكا بل نقول : حضور المدرك عند المدرك هو الادراك . هنقول : ان كان الادراك عبارة عن نفس الحضور ، كان المدرك عبارة عن الشيء الذي حضر عند شيء آخر ، وحينئذ يعود الالزام المنكور . وان كان المدرك عبارة لا عن الشيء الذي حضر عنده شيء آخر ، محينئذ يبطل قولنا : الادراك عبارة عن مجرد الحضور ، بل يكون الادراك عبارة عن مجرد الحضور ، بل يكون الادراك عبارة عن المدرك وبين المدرك . وعلى هذا المتعير عنده ألمنا المدركة حالة في قلب أو دباغ ، ثم انه يحدث بينها وبين تلك الآلة الإنسانية ( الحالة ) المسهاة بالادراك والشمور ، نهناك يحدث الشمور والادراك . نهنا تكون وان لم تحدث تلك الحالة الإنسانية لم يحصل الشمور والادراك . نهنا تكون المقاية قد تصير عالمة بتلك الآلة بعد ان لم تكن كذلك ، لا بسسبب

<sup>(</sup>٣٣) تد تنطق مند ايضا .

حدوث صورة أخرى مساوية لها فيها " بل بسبب حدوث طك الآلة المسهاة بالاضافة والشعور .

والحجة الثانية على فساد هذا الكلام: أنه لو كان الادراك عبارة عن محنبسور ماهية المدرك في المدرك 4 لكنا أذا عطنا السبهاء ، فتسد حضر في عتلنا ماهية مسهساوية لماهية السهاء من جبيع الوجوه . ذلك لا يتوله عاتل . فإن الأثر الحادث في الذهن عرض لا يعسن ولا يلمس فكيف يجوز للعاتل أن يقول: أن ذلك العرض الفسميف مسلو للسهاء فكيف يجوز للعاتل أن يقول: أن ذلك العرض الفسميف مسلو للسهاء السواد ضد البياض ، فيلزم أن يحصسل السواد والبياض في الذهن وذلك يتنضى الجمع بين الضدين ، وأذا عتلنا الطويل والمريض والمييق والاستقامة والاستدارة في الذهن ، فيلزم كون الذهن طويلا عريضا عيتا مستقيا مستديرا ، وذلك لا يتوله عاقل ، بل هنا ما هو أزيد منه ، وهو: أنا أذا تصورتا وأجب الوجود ، فيلزم أن يكون الأثر الحاصل في الذهن مساويا لواجب الوجود في تمام الماهية ، وفي كونه أزليا أبديا تأنا بالنفس ، مبدأ لجميع المكتات ، وذلك لا يتوله عاقل .

لا يقال: انا لا نقول اذا علمنا شيئا كان العلم مسساويا لذلك المعلوم ، بل نقول: العلم الحاصل في الذهن يكون متعلقا بذلك المعلوم في الأنا نقول: اذا علمنا ان العلم بالشيء لا يكون مساويا لذلك المعلوم في تمام الماهية ، محينئذ لا يلزم من صيرورة القوة المدركة عالمة بالآلة ، بعد أن لم تكن عالمة بها ، أن يكون الأثر الحادث أمرا مساويا لماهية الآلة ، وحينئذ لا يلزم اجتماع المثلين ، وعلى هذا التقدير فانه مسقط ذلك المدليل .

الحجة الثالثة: وهو أن صورة المحسوسات عندكم حاضرة في الخيال ، وأن ادراكها غير حاصل للخيال ، وهذا ينتج قطعا : أن حصنول المسور مغاير (٤٤) لادراكها ، وأن ادراكها مغاير لصورها .

<sup>(</sup>۳٤) انه مفایر : ص

وليضا: نقد تلنا: أن « الشيخ » نص على أن صور الرئيات ترتسم في الجليدية ، ثم أن القوة المدركة غير حاصلة هناك بل أنها حصلت القسسوة المدركسة عند ملتنى المعسسبين ، ولما حصل ارتسسا الأسباح عند الجليدية ، ولم يعصل الدراكها هناك ، غلبنا أن الادراك أمر مغاير المنس هذا الارتسام ، بل التحقيق أن الادراك والمسمور عبارة عن حالة تسبية أضافية تحصل بين المدرك والحداك ، ومتى عبت همذا منقط هذا الدليل بالكلية .

قال القسر : كان الأولى بهؤلاء الأنكياء ( الن ) يصونوا عتولهم عن التحويل على مثل حده المقدمة . غان ركاكتها الخهر من أن تخفى على عامل أهبيلا .

سلقا: أن الادراك عبارة عن حضور صورة الدرك في الدرك . فلم لا يجوز أن يقال: أن القوة العساقلة أذا أدركت آلتها ، فحدوث ذلك لا يجوز أن يقال: أن القوة العساقلة أذا أدركت آلتها ، فحدوث ذلك الافراك أنها كان لأجل أنه حدثت صورة مساوية لآلتها فيها أ أما قوله: أنه يلزم منه أجتماع المثلين . فنقول: هذا باظل ، وذلك لأن الصورة الأصلية الموجودة في الآلة جارية مجرى المحل للقوة الماقلة . وهدذه الصورة الحائثة عند حدوث هذا الادراك ، جارية مجرى الحال في التوة الماقلة . وأذا حصل الامتياز بهذا المعنى ، لم يلزم من حدوث هذه الصورة الماقلة ، وأذا حصل الامتياز بهذا المعنى ، لم يلزم من حدوث هذه الصورة الماقلة ، وأذا حصل الامتياز بهذا المعنى ، لم يلزم من حدوث هذه الصورة الماقلة ، وأذا حصل الامتياز بهذا المعنى ، لم يلزم من حدوث هذه الشورة الماقلة ، وأذا حصل الامتياز بهذا المعنى ، لم يلزم من حدوث هذه الشورة الماقلة ، وأذا حصل الامتياز بهذا المعنى ، لم يلزم من حدوث هذه الشورة الماقلة ، وأذا حصل الامتيازة بين حدين المثلين ، فثبت : أن الذي الماقلة . قالوه خدمين .

### \*\*\*

قسال الشيخ : « ومها يوضح هذا : ان الصورة المعتولة لو حلت جسما او قوة في جسم ، لكان يحتبل الانقسام ، فكان الأمر الوجسداني لا يمقل »

التفسي : هذه هي الحجة الثالثة على أن المتوة الماتلة غير حسالة في شيء من الأجسسام ، وتقريره : أن هنا معقولات لا تقبل التسهة . فيكون تعقلها لا يقبل التسسمة فيكون الموصوف بذلك المتعقل غير تسابل

للتسمة ، وكل جسم وكل حال في الجسم ، فانه تابل في القسمة ، ينتج : أن الموصوف بذلك التمقل غير جسم ، وغير حِثْل في المجسم ، غهذه أربع الإبد من بيانها :

أما المتنبة الأولى : وهي بيان أن هنا معتولات لا تثبل التسبة . غالذي يدل على صحتها وجهان :

الأول : انه ثبت بالبرهان : أن ذات الآلة لا نقبل التسبهة ، وثبت أن الوحدة والنقطة لا تقبل القسهة .

الثانى: لا شك أن هنا ماهيات . وهى أما أن تكون بسيطة أو مركبة ، مان كانت بسيطة فذلك البسيط غير تابل للقسمة . لا محالة . وأن كانت مركبة ، فالمركب أنما يتركب عن البسيط ، فلابد من الاعتراف بالبسسيط الذى لا يقبل القسمة على كل حال .

وأما المقدة الثانية: وهي بيان أن العلم بها لا ينتسم لا يكون منتسما ما فالذي يدل عليه: أنه لو انقسسم ذلك العلم لكان أحد جزئي ذلك العلم الما أن يكون علما لذلك المعلوم فيكون جزء العلم عبارة عن تهام ذلك العلم وهو محال . أو يكون علما بجزء من أجزاء ذلك المعلوم موهو أيضا محال لأنا فرضنا أن هذا المعلوم لا جزء له ، أو لا يكون علما بذلك المعلوم ، ولا بجزء من أجزأته و وإذا كان كل واحد من أجزاء ذلك العلم هكذا ، فعند اجتماع تلك الأجزاء لها أن لا تحدث هيئة زائدة وحنئذ يكون مجبوع نلك العلم لا يكون علما بذلك المعلوم ، أو تحدث هيئة زائدة وقلك المهيئة ذلك العلم لا يكون علما بذلك المعلوم ، أو تحدث هيئة زائدة وقلك المهيئة الزائدة أن كانت منقسمة عاد التقسيم الذكور ، وأن كانت غير منقسمية محينذذ يكون هذا اعترافا بأن العلم بذلك المعلوم الفير منقسم يجب أن يكون غير منقسم .

( وأما ) المقدمة القالقة : وهى بيان أن العلم أذا لم يكن منقسما ، كان الموصوف بذلك غير منقسم ( مَ ) لأنه لو كان منقسما لكان الحال في جزئية ، أن كان حالا بعينه في الجرء الآخر ، لزم كون العرض المواحد

جالا في محلين ، وهذا محال ، وان كان الحال في أحد جزئيه مفايرا للحال في الجزء الآخر ، فحينئذ يلزم كون تلك الصفة منتسبة ، وقد مرضنا أنها غير منتسبة ، فقيت : أن الموصوف بذلك العلم الغير منتسم ، يجب أن يكون غير منتسم .

ولها المقدمة الرابعة وهي بيان أن كل جسم منتسم ، مهذا مبنى على نفي الجوهر الفرد ، وقد سبق تقرير هذه المسألة .

فهذا تهام تقرير هذه الحجة على أقوى الوجوه .

ولقائل أن يقول: لا نسلم أن القول بالجوهر الفرد باطل — على ما سبق تقريره ثم نقول: لا شك أن النقطة غير قابلة للقسمة . وهن أن كانت جوهرا فقد ثبت الجوهر الفرد ، وأن كانت عرضا فلها محل . ومحلها أن كان غير منتسم فقد ثبت الجوهر الفرد ، وأن كان منتسما فقد حصل منه أن تيام ما لا ينقسم بالمنتسم جائز . وحينلذ يشكل هذا الدليل .

وأيضا: نهذا يشكل بالواحدة فانها عرض غير تابل للتسبة ، مع النها حالة في المادة الجسبانية . وليضا : فالإضافات أعراض موجودة عند الحكما، ، مع أنها لا تقبل التسبة . فانه لا يصبح أن يتال : قام بنصف الأب نصف الابوة ، وبثلثه ثلث الابوة . وليضا : فالوجود صفة قائبة بالمادة فلاجسبانية ، فلو لزم من انتسام المحل انتسام المحال ، لزم أن يقال : انه حصل للوجود نصف وثلث وسائر الأجزاء . وهو محال . وأيضا : فالجسم البسيط يكون في نفسه واحدا ، كما أنه عند الحس واحد ، فاذا حل فيه عرض لا ينقسم ، فليس هناك أجزاء لذلك الجسم ، واذا لم يحصل له شيء من الأجزاء ، امتنع أن يقال : الحال في أحد الجزءين أما أن يكون عين الحال في الجزء الثاني أو غيره .

مهذا جملة الكلام مي هذه الحجة تقريرا واعتراضا .

### \*\*\*

قال الشيخ : (( وليس يلزم من هذا : أن ( الأمر ) المركب يجب

ان لا يعتل بها لا ينقسم . وذلك لأن وحدة الوضوع لا تبلع كثرة المحبولات ( فيه ) لكن كثرة الموضوع توجب ( تكثر ) المحبولات » (٢٥)

التغسي: هذا سؤال أورده على نفسه . وتقريره : أنه اذا كان كون المحل منتسمة ، ينم من أن يتصف بصفة غير منتسمة ، لزم أن يتال : كون المحل مغردا يبنع (٣٦) من أن يتصف بالصفات الكثيرة ، واجاب عنه بجواب صحيح . وهو : أنه لا المتناع في اتصساف الموصوف المواحد بالصفات الكثيرة ، وأنها يبتنع أتصاف المحال الكثيرة بالمسسفة المواحدة . فظهر المغرق ،

#### \*\*\*

قال الشيغ: « وأيضا: المنى المتسم فى نفسه اذا حل جسسها وعرض له الانفسام ، لا يخلو اما أن تؤدى القسمة الى الانفسال الى تلك المانى أو لا نؤدى ، فإن كانت تؤدى ، تمرض منه محالات ، من ذلك : أن يكون تغير وضع القسمة موجبا التغير وضع المعنى فيه ، ومن ذلك ان (٣٧) يحتبل المنى الانقسسام الى مبادى، معقولة غيرمتناهية ، ومن ذلك انكون ( من حيث ) هو واحد غير معقول ، لانه من حيث هو واحد غير منقسم ، واجزاء الحد ليست تكنى فيها الوحدة بالاجتباع ، بل وحدة ايجاب طبيعة واحدة ، ومن حيث هو ذلك الواحد معقول ، ومن حيث هو ذلك المعقول ) ومن حيث هو ذلك المعقول (٣٨) غير منقسم ، ومن حيث يكون فى الجسم منقسم ، فانن ليس من حيث هو معقول فى الجسم البنة »

التفسيم : اعلم : انا في الفصل المتعلم بينا أنه متى كان المعتول ماهية غير قابلة للتسمة ، غان القوة العاتلة لها يهتنع أن تكون جسمانية . وأما في هذا الفصل ، فالمتصود : بيان أن المعتول ــ وأن كان في ماهية . دركبة ــ فأنه يهتنع كونها حالة في الجسم .

واعلم: أن هذا الكلام مبنى على مقدمتين :

<sup>(</sup>٣٥) المحمول : ع

<sup>(</sup>٣٦) غانه يبتع : ص

<sup>(</sup>٣٧) ومن ذلك لا يحتمل معنى الانقسام : ص

E hard: المتول : سقط اع

العداهها: أن تعقل الشيء لا يحصل الا عند حصول صورة مسلوية للهية المعقول في العاقل ، فأنا على هذا التقدير نقول: أنا أذا عقلنا ماهية مركبة من الأجزاء ، فأن هذه الصورة العقلية أبضًا تكون مركبة من البسائط التي منها تركبت ماهية ذلك المعقول .

والمقدمة الثانية: ان الحال في الجسم المنتسم يجب ا يكون منتسما .
واذا ثبت هان المقدمان ، فنتول : اذا عظنا ماهية مركبة عن بسائط كانت هذه الصور المعلية مركبة عن تلك البسئط . ثم ان هذه الصورة كانت حالة في الجسم انتسبت هذه الصورة بحسب انتسام محلها ، وحينئذ فتول : اما أن يكون الانتسام الحاصل بسبب اجزاء الماهية مطابئا للانتسام الحاصل بسبب اتتسام الحاصل بن يحصل في خطابئا للانتسام الحاصل بسبب اتتسام الحل ، بدعني أنه يحصل في كل جزء من اجزاء المعل جزء من اجزاء المتوام والمان وهذا التسيم الذي نكرناه هو المراد من توله : لا يخلو اما أن تؤدي النسبة الى الانتسام الى خلك المعاني أو لا تؤدى ، أي اما أن تكون التسبب التسبه الحاصل الى خلك المعاني أو لا تؤدى ، أي اما أن تكون التسبب التسبب التاسلم الحل مؤدية الى الانتسام الحاصل العسبب التراء التوام ، أو لا تكون (٣٠)

ناما التسم الأول وهو كون ( القسمة مؤدية ) اليه . نهذا تسد البطله من ثلاثة أوجه :

الأول: انه اذا حصلت الانتسامات الحاصلة بسبب انتسام المطل من جانب العرض ، محينئذ يحل كل واحد من اجزاء القوام في جزء من الأجزاء الحاصلة بحبب انتسام المحل على هذا الوجه ، غلو تغيرت هذه القسمة وحصلت الانتسامات الحاصلة بسبب انتسام المحل من جانب المطول ، لزم أن تنتقل تلك المعانى من ذلك الجانب الى هذا الجانب ، وحينئذ يلزم أن تنتقل تلك المعانى من ذلك الجانب الى هذا الجانب ، بحسب تغير حصول القسمة من جانب الى جانب ، وأيضا : لو اتمنا قسما في قسم هكذا : فانه يلزم وقوع القسمة في ذلك البسسائط .

<sup>(</sup>٣٩) ملا تكون : ص

الوجه للثانى: انه اذا كانت الانتسامات الحاصلة بسبب التسام الحل غير متناهية ، فيلزم حينئذ أن تكون الانتسامات الحاصلة بسبب أجزاء القوام غير متناهية ، فيلزم كون الماهية مركبة من بسسائط غير متناهية ، وذلك محال ،

أما أولا فلأن كل واحد من تلك البسائط الفي متناهية ، لما كان حالا في محل مغاير لمحل الأجزاء ، لزم كون المجسم مركبا من اجزاء غير متناهبة بالفعل . وذلك محال .

والوجه الثالث في بيان فساد هذا القسم: هو ان الماهية وان كانت مركبة من البسائط الكثيرة ، لكن لا تكون تلك الماهية عبارة عن مجموع خلك البسائط ، بل لابد وان يحدث عند اجتماع تلك البسائط هيئة واحدة نجرى مجرى العسورة المتومة لتلك الماهية ، فتلك الماهية تكون هيئة وإحدة . وأذا ثبت هذا غنتول: تلك الماهية غير قابلة للتبسهة . فتعلقها لا يقبل التسمة . وكل جسم غانه يقبل التسمة . فالموصوف بذلك المتعقل لا يقبل التسمة . وكل جسم غانه يقبل التسمة . ينتج : أن الموصوف بذلك المتعقب ليس بجسم . وهو أن يقال : القسمة المحاصلة بسبب انقسام المحل لا تؤدى المي المتسمة الحاصلة بسبب اجزاء الماهية ، فهذا مما تركه « الشيخ » ولم يذكره ، الخهور فساده . لأن تلك القسمة الحاصلة بسبب انتسام المحل ، اذا لم تكن مطابقة للتسمة الحاصلة بسبب اجزاء الماهية ، نحينذ يلزم وقوع القسمة فو تلك البسائط ، وذلك محال ، وهذا التسم نحينذذ يلزم وقوع القسمة فو تلك البسائط ، وذلك محال ، وهذا التسم لك كان ظاهر الفساد ، لا جرم ترك « الشيخ » ذكره .

ولقائل أن يقول: هذا الوجه بناء على أن التعقل مساو للمعتول مى الهام الماهية ، وعلى أن الحال ينتسم بانقسام حله ، وكل ذلك مما تقدم الاعتراض عليه .

#### \*\*\*

قال الشيخ : « ولأن الماهية الشتركة بين الأشخاص تتجرد عن الوضع وسائر اللواحق ، فأما أن يكون همذا التجرد في الوحسود

الخارجى ، أو فى الوجود المقلى ، أو فى كليهما ، أو لا فى واحسد منهما ، فان كان وجوده فى الوضع فى كليهما ، لم يكن مجردا عن الوضع البنة ، لكنا فرضناها مجردة ، هذا خلف ،

وان كان مجردا عن الوضع في كليهها ، فهذا كذب ، لأنه ذو وضع في الاعبان ، وان كان ذا وضع في المعتل وليس ذا وضع في الخارج ، فهذا أيضا اكذب ، فبقي أن لا يكون له وضع في الخارج ، فأن تصور به الجسم في المعتل كان له وضع في المعتل ، وهذا محال » (٠))

التنسير: هذه هى الحجة الرابعة على أن النفس ليست حسبها ولا حالة في الجسم ، وتقريره : أنه لا شيء من الكليات بذى وضع ، وكل ما كان حالا في الجسم ، فله وضع ، ينتج : فلا شيء من الكليات بذى بحال في الجسم ، أما الصغرى ، وهي تولنا : لا شيء من الكليات بذى وضع ، فتقريره : هو أن كل كلي (١٤) مشترك بين الأشخاص ذوات الأوضاح المختلفة ، فأنه لا يكون له وضع معين ، ينتج : فكل كلي فليس فله وضع معين ، وأما الكبرى ، وهو تولنا : فكل ما كان خالا في الجسم فله وضع . فتقريره : أن كل ما كان حالا في الجسم ، فأنه يكون سناريا فيه متقدرا بمقداره ، وكل ما كان كذلك ، فله وضع ، ينتج : فكل ما كان حالا في الجسم عله وضع ، هذا تقرير هذه الحجة ، والتقسيم ما كان حالا في الجسم عله وضع ، هذا تقرير هذه الحجة ، والتقسيم عن الوضع ، والكلي لا وجود له الا في الأذهان ، فيلزم منه أن الكلي ، مجرد عن الوضع ، والكلي لا وجود له الا في الأذهان ، فيلزم منه أن الكلي ، مجرد عن الوضع ، مواء كان مجردا عن الرضع في الخارج ، أو لم يكن واذا كان الجسم ، سواء كان مجردا عن الرضع عنيا .

ولقائل أنْ يقول : قد نكرنا : أن المسورة التى سبيتبوهابالصورة المجردة المعلية ، صورة شخصية موجودة في نفس شخصية . نكيف

<sup>(</sup>٠٤) النص ذكره المؤلف بمعناه ،

<sup>(</sup>١١) كلئي فائله مثاثرك : ص

بهكن أن يقال: أنها معنى كلى مشترك فيه بين الأشخاص ؟ فأن تلتم : الراد من كونها كلية : هـو أنه أذا حننت عنها شخصيتها وتعينها وحلولها في ذلك المحل ، كأن الباتي منطبقا بالحد على حد سيائر الأشخاص الخارجية . فنقول : لم لا يجوز أن يقال : الصورة الحالة في الجسم تكون كلية . بمعنى أنه أذا حننت عنها شخصيتها وحلولها في الجسم ، كأن الباتي منطبقا بالحد ، على حد سائر الاقتخاص .

### \*\*\*

قال الشيخ: ﴿ وَايضا: أنه ليس لشيء مِنَ الْأَجِسَامِ قُوةُ أَنْ يَطَلَبُ لَوَ اللَّهِ يَعْلَى الْمُورا غَيْمَ مَتَاهِيةً • والمُعقولات التي للمقل أن يعقل أيها شاء • كالمسور المعدية والشكل ؛ وغي ذلك • بلا نهاية لها • فائن هذه القوة ليست بجسم ؛ لأن لكل جسم قوته الفعلية (٢٤) متناهية ، لسنت اعنى الانفعالية • فائن (٤٢) لا يعتنع »

التفسي: هذه هي الحجة الخابسة ، وتقريرها : أن كل قسوة علية نانها نتوى على انمال غير متناهية ، ولا شيء من القوة الجسمانية يقوى على انمال غير متناهية ، ينتج : غلا شيء من القوة المقلية بقوة جسمانية ، أما بيان الصغرى : غلان القوة المقلية ، يمكنها الدياك مراشب الأعداد والأشكال ، وهي غير متناهية ، وأما بيان الكبرى : فهو أن كل قوة جسمانية ، غانها ننقسم بانقسام محلها .

فيكون الحاصل في بعض ذلك الجسم : بعض تلك التوة . فاذا مرضنا أن كل ثلك التوة أو بعضها ابتداء بالنعل ، فأن لم ينتطع الجزء البتة كان الجزء مساويا للكل . وهو محال . وأن انقطع كان فعل الجزء متناهيا ، وفعل الكل ضعفه . وضعف المتناهي متناه ، فيلزم أن يجون عمل كل قوة جسمانية متناهيا . وهو المطلوب .

ولقائل ان يقول: لا نسلم أن التوة الماتلة تتوى على أنمال غير متناهية . أما توله: « أنها تقوى على أدراك مراتب الأعداد والأشكال م

<sup>(</sup>٢)) موة عقلية : ص (٣) خان ذلك : ع

وهي غير متناهية » قالما : لا نسلم أن الادراك غمل ، بل هو انتماأ . وذلك لأنه لا معنى لادراك الحقائق ، الا كون المدرك قابلاً للمسود العقلية . فيكون الاهراك من باب الانفعال . وانتم سلبتم أن الأهر الجميعاتي لا يبتنع أن ينفعل انفعالات غير متناهية ، بدليل : أن الهيولي قد انقمل انفعالات غير متناهية ، بدليل : أن الهيولي أن القوة العقلية تقوى على ادراكات غير مقناهية . فأن قلتم : الدليل عليه : أنها لا تنتهى الى مرتبة الا ويمكن بقاؤها بعد تلك المرتبة وصيرورتها مجركة لمقسولات الخر بعد ذلك . وذلك يدل على انها تقسوى على ادراكات غير متناهية ، فهذا قائم في القوة الجسمانية ، فانها لا تنتهى الى وقت ألا ويجوز بقاء ذاتها بعد ذلك ، وتزايد أنعالها بعد ذلك . وهذا يقتضى جواز بقاء القوة الجسمانية ، فان لم يلزم هنا لم يلزم فيها طقتم .

سلبنا: أن التوة المتلية تتوى على أنعال غير متناهية ، لسكا لا تسلم أن المتوة الجسمانية لا تتوى على أنعال غير متناهية . أسا تهله: « كل توة جسمانية مانها تنقسم بانقسام محلها » غلنا: سسبق الكلام عليه . سلبنا ذلك . غلم تلتم : أنه محال ( ل ) قوله : كل المتوة وجزؤها أذا ابتدا بالنعل من مبدأ معين ، فأن لم ينقطع عمل المجزء ، لأم أن يكون المجزء مساويا للكل في هذا المعنى . ولا يمتنع كون الجزء مساويا للكل في بعض المعنات واللوازم . وأنها المتنع أن يتساوى في جميع الأمور ، فلم تلتم : أنه يلزم من تساوى الكل والجزء في هذا الحكم تساويها في جميع الأمور ؟ سلبنا : أن ما ذكرتم بدل على أن القسوة الجسمانية لا تتوى على أنعال غير متناهية . لكنه معارض بدلائل تدل غلى هوازه :

فالأول : أن التوة الجسمانية في وجودها ومؤثريتها ، لا تنتهى الى وقت ، ويبكن بقاء ذاتها وبقاء مؤثريتها بعد ذلك ، والا غيلزم أن ينتقل الشيء من الامكان الذاتي الى الامتساع اللذاتي ، وانسه مصال ،

واذا كان الأمر كذلك \_ على ما ذكرنا \_ كانت الطوة الجسمانية مى ذاتها ومؤثريتها ممكنة البتاء أبدا ، واذا كان الأمر كذلك ، محيناذ ببتنع أن يقال : يستحيل البقاء أبدا ،

والثاني: أن مريح المثل شاهد بأنه لا يبتنع بتاء الأرض هلى طبيعتها أبداً ، وحتى كانت باتية تلك الطبيعة خالية عن الموالق ، غالن تلك الطبيعة ترجب حصولها في وركز العالم ، فثبت : أن بتاه الطبيعة الأرضية مع بتاء كونها موجبة خصول الأرض في مركز العالم ، أسر وبكن ، غير متنعة أبدا ، ونلك يدل على ما تلناه .

والثاقة : انه يبتنع أن يجبه عبهها (٤٤) في رقت بعين . وبني كان الأبر كذلك ، وجب أن يصبح استبرارها أبدا . أما الأول . فلأن طك الماهية مبكنة لذاتها . والأوقات متناهبة ، فيبتنع أن يصبر وأجب العدم في وقت بعينه . فلو عقل ذلك ، فلنعتل أيضا أن يجسير وأجب المحدث في وقت بعينه . وحينتذ لا يبكن الاستدلال بجدوث الحوادث على افتقارها إلى المؤثر . وذلك باطل بالبديهة .

وأما الثانى : وهو أنه لما لم يجب كنهما في شمره من الأوتسات المعينة ، وجب أن يصبح استمرارها أبداً . ملانه لا ينتهى ألى وقت الا ويجوز بقاؤه بعد ذلك ، ولا معنى لجواز البقاء الابدى الا ما ذكرنا .

نثبت بهذه الوجوه الثلاثة: أن القوة الجسياتية ، لا يعتقع بقاؤها مدة غير متناهية . سلمنا جبيع ما ذكرتموه . لكنه منقوص على المحولكم بالنفوس التى هى المحركات العربية للأغلاك ، فانها عندكم عوى جسمانية ، مع انها ازلا وأبدا توجب حركات الأفلاك . أجابوا عنه : بأن التسوة الجسمانية لا يعتنع عليها انتمالات غير متناهية ، وأذا ثبت حفا ننظول : النفوس الفلكية تستنيد التوة من فيض المقول المنارقة . فتتوى سبب ذلك على أنمال غير متناهية . فنتول : أذا جوزتم هذا ، فلم لا تجوزوا أيضا أن يقال : أن النفوس الناطقة جسمانية ، ألا أن أنوار المعل

<sup>(} )</sup> عدما ، من

النمال مائضة عليها 1 ولهذا السبب تويت النفس الناطقة على المال غير مثناهية .

#### \*\*\*

قال النسيخ: « قد بان لك مدرك المعقولات ، وهو النفس الانسانية جوهر غير مخالطة للملاة يرى عن الأجسام منفرد الذات بالقوام والمقل ، وليكن هذا آخر ما تقوله في الطبيعيات »

التفسيم : لما فرغ من فكر الدلائل ، اردغها بالنتيجة . وهى أن النفس الانسانية موجود ليس بجسم ولا جسمانى . وهو المطلوب .

وننختم هذه الجملة بذكر مسالة في اثبات حدوث النفس الناطقة .

احتجوا عليها بأن تالوا : لو كانت النفوس أزلية ، لكسانت اسا واحدة أو كثيرة . وهما باطلان . فالمتول بأزليتها محال ، أما الشرطية . فبينهية . وأما أنها في كثيرة ، فلأنها لو كانت كثيرة ، لامتاز كل واحد منها عن الآخر بأمر ما ، وذلك الأمر أما ننس الماهية ، أو داخل فبها ، أو خارج عنها ، والأولان باطلان ، لأن الننوس المشرية متساوية في الماهية . والمخارج عن الماهية أما لازم أو مفارق ، واللازم باطل لان الأشياء المتساوية في تمام الماهية يمتنع اختلائها في اللوازم ، والمفارق باطل ، لأن التغاير بالموارض المارتة لا يكون الا للتغاير في المادة ، ولا مادة النفس غير المبدن ، ولا بدن تبل البدن ، وأما أنها غير واحدة فلانها بعد التعلق بالبدن ، أن بقيت واحدة لزم أن يكون معلوم كل واحد ، معلوما لكل واحد ، وهو باطل ، وأن تعددت فهو محال ، لأن التعدد بعد الوحدة من خواص الجسم ، والنفس ليست بجسم ، فيمتنع ذلك عليها .

ولقائل أن يقول: السؤال عليه مائم من وجوه:

السؤال الأول: لم تنتم: انها لم كانت متمددة ، لكان ذلك لأجل اختصاص كل واحد منها بأمر ما ، فان هذا بناء على أن النفس زائدة على الماهية ، وذلك باطل ، والا لزم التسلسل .

المسؤال المثلقى: لم تلتم: أن الننوس البشرية متساوية في تمسلم الماهية ، وسائل الننوس البشرية متساوية في تبول العلم وفي تدبير الأجسام البشرية . وكل ذلك من باب الصفات ، والاستواء في اللوازم لا يدل على الاستواء في الملزومات ؟

السؤال الثالث: لم لا يجوز أن يتع التهايز بالموارض المفارقة أ (ل) قوله: « التهايز بالموارض لا يكون الا للتفاير في المادة ، ولا مادة للنسي الا البدن ، ولا بدن قبل البدن » تلنا : المتسات الثلاث معنوعة ، اما المقام الأول ، وهو قوله : الامتياز لا يكون الا للتفاير في المواد ، تلنا : يشكل بتفاير المواد ، فأن ذلك لو كان لتفاير المواد ، لزم التسلسل ، وأن كان لتفاير الصفات الحالة فيها ، لزم الدور ، وأن لم يكن لمشيء من ذلك ، فقد حصل التفاير ، لا لأجل المادة .

المقام الثانى: لم قلتم: انه لا مادة للنفس الا البدن أ وما البرهان على الحصر أ ثم نتول: السنم تتولون: أن النفوس بعد مفارقة الأبدان لا يمتنع أن تتعلق بضرب من الأجسام السماوية أ غلم لا يجوز أن يتالى: إنها قبل هذه الأبدان كانت متعلقة بضرب من الاجسام السماوية ولهذا السبب حصل الثغاير أ

المقام الثالث: هب أن الأمر كما تلتم ، لكن لم تلتم : أنه ليس قبل هذا البدن بدن آخر ؟ وعلى هذا التتدير يكون برهان حدوث النفس مبينا على بطلان التناسخ ، لكن بطلان التناسخ ، بنى على حدوث النفس ، غبلزم الدور ، ثم نقول : يشكل ما ذكرتم بالنفوس الهيولانية المفارقة ، غانه لا أمتياز بينها في شيء من الذاتيات واللوازم والموارض المفسارقة ، مع أنها متعددة .

لا يقال: ابتياز كل واحسد بنها عن غيره انها كان لشسموره بذاته المخصوصة . لاتا نقول: شموره بذاته المخصوصة بشروط بابتياز ذاته عن غيره . ولو كان هذا الابتياز بمللا بذلك الشمور ، لزم الدور ، وهو محال . ثم نتول: هب أنه عبد التول بحدوث النفوس . نها الدليل على

نساد التناسخ ؟ قالوا : لأن عند حدوث البدن المغصوص ، تحدث نفس . فلو تعلقت نفس , فلو تعلقت نفس , فلو تعلقت نفس (ه}) في بدن واحد ، وهو باطل ، قلنا : لم لا يجوز أن يقال : النفوس مختلفة بالماهية ، فكان البدن الصالح لهذه النفس لا يكون صالحا لنفس أخرى ؟

الثاني: هب أن النغوس واحدة في النوع . لكن لم لا يجوز أن يقال : النغس المتناسخية حصلت نيها هيئات كسبية من العلوم والأخلاق . وهذا البدن لا يصلح الا للنغس الموسوغة بتلك الصغة ، والنغس المجلائة تكون خالية عن هذه الصفات ، غلا جرم لا يكون هذا البدن صالحا للنغس الحادثة ؟

السؤال الثالث : تولكم : ان عند حدوث البدن يجب غيضان نفس حادثة . فنتول : هــذا انها يلزم اذا كان موجد النفس الناطقة موجبا بالذات ، فاما اذا كان فاعلا بالاختيار . فمن اين يلزم ؟

الرابع: لم لا يجوز أن يقال: النفس التناسخية أولى . لأنها موجودة تبل حدوث البدن . فهى تتعلق بذلك البدن ؛ قبل استكمال مزاجه . ويصير دلك النعلق مانعا من حدوث نفس أخرى ؟

الخامس: هذا أيضا وارد عليكم ، لأن البدن عند حدوثه كان تابلا لتنس « زيد » ولننس « عبرو » لأن الننس متساوية ، غلم ناض عسلى هذا البدن المعين ، تفس « زيد » دون نفس « عبرو » ؟

السادس : لم تلتم : انه يمتنع تعلق نفسين ببدن واحد ؟

### \*\*\*

وهنا آخر الكلام فى الطبيعيات والحبد لله رب المالمين . ( تم الجزء الثانى من كتاب شرح عيون الحكمة للامام فخر الدين الرازى • ويليه الجزء الثالث فى الالهيات )

<sup>(</sup>ه)) المنسى: ص

## غهرس

# الجزء الثاني من كتاب « شرح عيون المحكمة »

الموضسوع للفصل الاول تقسيم العلوم \*\* الفصل الثاني 32 المسادرات التي يجب تقديمها على العلم الطبيعي \*\*\* الفصل الثالث 11 بيان تناهى الأبعاد \*\*\* الفصل الرابع بيان أن الجهات لا تتحد الا بالمحيط والركز \*\*\* الفصل الخامس 77 احكام الأجسام البسيطة والمركبة \*\*\* الفصل المسادس ۸٣ نفى الخلاء وتقى الملاء \*\*\* القصل السابع 1.1 في نفى الجوهر الفرد \*\*\*

| مسفحة      |                           | للوضـــوع |
|------------|---------------------------|-----------|
| 111        | الغصل الثابن              | -         |
|            | ھی                        |           |
|            | المهان                    |           |
| 1.1        | ***                       |           |
| 101        | الفصل التاسع<br>:         |           |
|            | غی<br>مبادیء الحرکة       |           |
|            | ***                       |           |
| 199        | بهجيج<br>الفصل الماشر     |           |
|            | نی                        |           |
|            | مسائل المبمله والعالم     |           |
|            | ***                       |           |
| 144        | الفصل الحادي عثبر         |           |
|            | <b>فی</b><br>۱۰-۲۰ ۱۱ ۳   |           |
|            | الآثار الملوية            |           |
| 117        | ***<br>الفصل الثاني عشر   |           |
| 111        |                           |           |
|            | في<br>النبسات             |           |
|            | ***                       |           |
| 717        | الفصل الثالث عثى          |           |
|            | غ <i>ى</i><br>الحيــــوان |           |
|            |                           |           |
| M a.u.     | ***                       |           |
| 757        | المفصل الرابع عشر         |           |
|            | فئ<br>الحواس الباطنة      |           |
|            | بدوا <i>س</i> ابسه<br>*** |           |
|            | ****<br>الفصل الخابس عثىر |           |
|            | في                        |           |
| <b>700</b> | القوى المحركة الحيوانية   |           |
|            | ***                       |           |
|            | الفصل البسائس عشر         |           |
|            | فن                        |           |
| 444        | النفس الناطقة             |           |